

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Williams and Norgate's Publications.

MACKAY (R. W.) THE TÜBINGEN SCHOOL AND ITS ANTECEDENTS. A Review of the History and present condition of Modern Theology. Post 8vo. Cloth.

NEALE (E. V.) THE ANALOGY OF THOUGHT AND NATURE INVESTIGATED. Post 8vo. Cloth 7s 6d

E AS TO
Vatural History
Ower Animals.
Cloth 6s

ATLAS OF Plates in Folio, res selected and

## PRINCETON UNIVERSITY LIBRARY BRÜNNOW COLLECTION

Presented by
MRS. WILLIAM C. OSBORN
MR. CHARLES SCRIBNER, '75,
MR. DAVID PATON, '74,
MR. HENRY W. GREEN, '91,

MR. ALEXANDER VAN RENSSELAER, '71,
MR. ARCHIBALD D. RUSSELL,

MR. CYRUS H. McCORMICK, '79.

THE OLD
g a Discussion
By SAMUEL
42s

GYPTIAN
Bashmuric Diaand Euchorial
Second edition,
99

POETRY. rd: with a full Maha-Bharata, oth. 5s

SANSKRIT ecture delivered ILLIAMS, M.A., 861 2s

ROM THE ranged in Chro-St. Ethelburga, 10s 6d

Bishopsgate, Crown 8vo. Cloth, 1862

CORMAC'S AND O'DAVOREN'S OLD IRISH GLOS-SARIES, with the Glossary to the Calendar of Oingus the Culdee, edited from MSS, in the Libraries of Trinity College, Dublin, and the British Museum, with Introduction, Notes, &c. by Whitley Stokes. (Uniform with Zeuss' Grammatica Celtica.) 8vo. Cloth. 1862



#### Williams and Norgate's Publications.

DIEZ (F.) INTRODUCTION TO THE GRAMMAR OF THE ROMANCE LANGUAGES. Translated by C. B. CAYLEY, B.A. 8vo. Cloth

LANE (E. W.) AN ARABIC-ENGLISH LEXICON derived from the best and most copious Eastern Sources; comprising a very large Collection of Words and Significations omitted in the Kámoos, with Supplements to its abridged and defective Explanations, ample grammatical and critical comments, and numerous examples in prose and verse, Part I. (to be completed in Eight Parts, with a Supplement.) Royal 4to. Cloth.

WRIGHT (W.) GRAMMAR OF THE ARABIC LANGUAGE, founded on the German work of Caspari, and edited, with numerous additions and corrections, by WM. WRIGHT, MS. Department, British Museum. 2 vols. 8vo. Cloth bds.

HALAYUDHA'S ABHIDHANARATNAMALA. A Sanskrit Vocabulary, edited with Notes and a Sanskrit-English Glossary by Th. Aufrecht, Professor of Sanskrit in the University of Edinburgh. 8vo. Cloth boards. 1861

MULLER (Max) ANCIENT SANSKRIT LITERATURE and the Primitive Religion of the Brahmins. A History of Ancient Sanskrit Literature as far as it illustrates the Primitive Religion of the Brahmins. By Max Müller, M.A., Fellow of All Souls College, Oxford. 8vo. Cloth 21s

BOPP'S COMPARATIVE GRAMMAR of the Sanskrit, Zend, Greek, Latin, Lithuanian, Gothic, German, and Slavonic Languages. Translated by Professor Eastwick, and Edited by Professor H. H. Wilson. 3 vols. 8vo. Third Edition. Cloth bds.

MACNAGHTEN'S PRINCIPLES OF HINDU AND MOHAMMADAN LAW. Republished from the Principles and Precedents of the same, by Sir Wm. Macnaghten. Edited by Dr. H. H. Wilson, Boden Professor of Sanskrit, Oxford. Svo. Cloth. Second Edition. 1862 68

MOOR'S HINDU PANTHEON. A new Edition from the original copperplates. 104 plates, with descriptive letterpress, by the Rev. A. P. Moor. Roy. 4to. Cloth boards, gilt. 1861

GARNETT'S LINGUISTIC ESSAYS. The Philological Essays of the late Rev. RICHARD GARNETT. Edited, with a Memoir, by his Son. 8vo. Cloth boards

LATHAM (R. G.) PHILOLOGICAL, ETHNOLOGICAL, and other ESSAYS. Opuscula, by R. G. LATHAM, M.D., F.R.S., &c. 8vo. Cloth. 1860

KENNEDY (James) ESSAYS, ETHNOLOGICAL AND LINGUISTIC, by the late James Kennedy, Esq., formerly H. B. M. Judge at the Havana, Edited with preface and notes by C. M. Kennedy, B.A. 8vo. Cloth. 1862 78 6d

#### Williams and Norgate's Publications.

- DR. DONALDSON'S JASHAR. New edition, with important additions. Fragmenta Archetypa Carminum Hebraicorum in Masorethico Veteris Testamenti Textu passim tessellata collegit, restituit, ordinavit, in unum corpus redegit, Latine exhibuit, commentario instruxit J. G. DONALDSON, S. T. D. editio secunda, aucta et emendata. 8vo. Cloth 10s
- DR. DONALDSON'S CHRISTIAN ORTHODOXY reconciled with the CONCLUSIONS of MODERN BIBLICAL LEARNING; a Theological Essay, with Critical and Controversial Supplements. By John William Donaldson, D.D., late Fellow of Trinity College, Cambridge. 8vo. Cloth 10s
- HARDY (R. SPENCE) EASTERN MONACHISM; an account of the Origin, Laws, Discipline, Sacred Writings, etc. etc. of the Order of Mendicants founded by GOTAMA BUDDHA. 8vo. Cloth (pub. at 12s) reduced to 7s 6d
- HARDY (R. SPENCE) A MANUAL OF BUDDHISM in its modern development, translated from Singalese MSS. 8vo. Cloth (pub. at 12s) reduced to 7s 6d
- THE PROPER NAMES OF THE OLD TESTAMENT arranged Alphabetically from the original Text, with Historical and Geographical Illustrations, for the use of Hebrew Students and Teachers, with an Appendix of the Hebrew and Aramaic Names in the New Testament. Svo. Cloth bds.
- GENESIS, THE BOOK OF, in Hebrew, with a critically revised Text, various readings, and grammatical and critical Notes, &c. By the Rev. C. H. H. WRIGHT, M.A., Trin. Coll. Dublin. 8vo. Cloth bds. 10s 6d
- POLYGLOTT JONAH. The Book of Jonah in four Semitic Versions, viz. Chaldee, Syriac, Æthiopic, and Arabic. With corresponding Glossaries by W. WRIGHT, Professor of Arabic, Trin. Coll. Dublin. 8vo. Cloth 7s 6d
- COWPER (Rev. B. Harris) A SYRIAC GRAMMAR, founded on that of Dr. Hoffmann, with additions. Svo. Cloth 78 62
- WRIGHT (CHARLES H. H.) A GRAMMAR OF THE MODERN IRISH LANGUAGE, designed for the Use of the Classes in the University of Dublin. By C. H. H. Wright, M.A., Trin. Coll. Dublin. Second edition, revised and enlarged. Svo. Sewed. 2s 6d
- EURIPIDIS ION. GREEK TEXT, with Notes for Beginners, Introduction, and Questions for Examination. The Student's First Greek Play. By Charles Badham, D.D., Head Master of the Edgbaston Proprietary School. 8vo. Cloth 3s 6d
- HNE, SHORT LATIN SYNTAX, with copious Exercises and Vocabulary, by Dr. W. Ihne, Principal of Carlton Terrace School, Liverpool. 12mo. Cloth. 3s 6d
- BECKER'S GERMAN GRAMMAR. A Grammar of the German Language. By Dr. K. F. Becker. Third Edition, carefully revised and adapted to the use of the English Student, by Dr. J. W. FraedersDORFF, of the Taylor Institution, Oxford. 12mo. Cloth. 5s

With the Editors Complinet

## THE BOOK OF RUTH

IN

HEBREW AND CHALDEE;

EDITED BY THE

REV. CHARLES H. H. WRIGHT, M. A.

174

PRINTING OFFICE OF FR. NIES (CARL B. LORCK) IN LEIPZIG.

Bible. O.T. Ruth.

#### THE

## BOOK OF RUTH IN HEBREW,

WITH

# A CRITICALLY-REVISED TEXT, VARIOUS READINGS,

INCLUDING

A NEW COLLATION OF TWENTY-EIGHT HEBREW MSS.
(MOST OF THEM NOT PREVIOUSLY COLLATED).

AND

A GRAMMATICAL AND CRITICAL COMMENTARY;

TO WHICH IS APPENDED

THE CHALDEE TARGUM.

WITH VARIOUS READINGS. GRAMMATICAL NOTES. AND A CHALDEE GLOSSARY.

RY

CHARLES H. H. WRIGHT, M. A.

OF TRINITY COLLEGE, DUBLIN, AND EXETER COLLEGE, OXFORD; BRITISH CHAPLAIN AT DRESDEN.

WILLIAMS & NORGATE,

14 HENRIETTA-STREET, COVENT-GARDEN, LONDON;
AND 20 SOUTH-FREDERICK-STREET, EDINBURGH.
LEIPZIG: RUDOLPH HARTMANN.
1864.

#### TO THE

### REV. JAMES S. BLACKWOOD, D. D., LL. D.,

VICAR OF MIDDLETON-TYAS, YORKSHIRE,

#### BY HIS

LONG-ATTACHED AND AFFECTIONATE FRIEND,

THE EDITOR.

(RECAP)

SIXX

### CONTENTS.

| Introduction.                                                   | page   |
|-----------------------------------------------------------------|--------|
| § 1. Object and design of the work                              | VI     |
| § 2. Grammatical Notes                                          | VII    |
| § 3. Critical Notes                                             | 3      |
| § 4. The various Readings of the Hebrew Text                    | x      |
| § 5. The various readings of the Vss. Editions of the Vss. used | XII    |
| § 6. The revision of the Hebrew text                            | xv     |
| § 7. Collation of Hebrew Mss. — Mss. collated                   | XVII   |
| § 8. Peculiarities in orthography of Mss                        | XXX    |
| § 9. The Targum and its variants                                | xxxv   |
| § 10. Abbreviations used in the work                            | XXXVI  |
| § 11. Questions connected with the Book of Ruth                 | XXXIX  |
| § 12. Conclusion                                                | XLVIII |
| Critical and Grammatical Commentary                             | 1      |
| Notes on the Hebrew Accentuation                                | 67     |
| Notes on the Targum                                             | 76     |
| Hebrew Text with various readings                               | 1      |
| The Targum with various readings                                | 30     |
| Chaldee Glossary                                                | 49     |
|                                                                 |        |

#### INTRODUCTION.

#### § 1. Object and design of the work.

The Editor had two principal objects in view in commencing the present work, namely, in the first place, to exhibit a specimen of a minute collation of Hebrew Mss., embracing not only the variations with respect to the consonants, but also those with respect to the Masoretic vowels and accents, which had been disregarded (with but few exceptions) both by Kennicott and De Rossi. And, in the second place, he desired to supply junior students with such assistance as might be needful in their early attempts at translating Hebrew, while at the same time the requirements of advanced scholars were steadily borne in mind.

For these purposes the book of Ruth seemed peculiarly adapted, owing to its shortness on the one hand, and to its simplicity of language on the other. Being short, it was more easy to collate it with a number of Mss.; and the simplicity of its Hebrew rendered it peculiarly suitable to be put into the hands of a beginner. The first eight Psalms, the portion usually read first by Hebrew students in our country, are peculiarly unsuited for that purpose, abounding as they do with peculiar difficulties of construction, not to mention the difficulties of their exegesis.

1

To Hebrew students a knowledge of Chaldee is of very great importance, and therefore no apology is needed for the addition of the Targum on Ruth. Occasion will be taken hereafter to speak of the Chaldee text and variants, but it may be well to add here that the notes on that text consist chiefly of references to the Chaldee grammars most available in Great Britain, and are designed to assist those students who have a knowledge of Hebrew and of the broad outlines of Chaldee grammar. To such it is trusted they will prove a help, being neither too voluminous on the one hand nor too short on the other.

Inasmuch too as the only complete Chaldee Lexicon is the great Lexicon Chaldaicum Talmudicum et Rabbinicum of Buxtorf, which is not always available, a Glossary of all the Chaldee words in the Targum on Ruth has been added, with the object of enabling the work to be used not only as a Hebrew but also as a Chaldee Reading-book.

#### § 2. Grammatical Notes.

The grammatical notes appended to my edition of the Book of Genesis (Williams and Norgate, 1859) were designed chiefly for such students as were "at least so far acquainted with the rudiments of Hebrew grammar, as to be able to find out words in the Lexicon, with the help of the grammar, if not without it", and were intended to introduce them to "the real difficulties of the language, namely, those arising from the peculiarities of its syntax".

In perusing several of the notices of that work which appeared in the English literary journals (all of which, as far as known to me, were highly favourable), I was rather surprised to find it remarked by some of the reviewers that the grammatical references were too advanced for beginners,

for beginners (be it remembered) who were so far advanced as to be translating Genesis. It struck me that such remarks were made by persons who had not themselves really examined the references, and who, therefore, not unnaturally thought that some very subtle laws of construction were referred to; while, in reality, the attention of the student was often directed to points, without a knowledge of which he might attempt in vain to translate the Hebrew text.

The grammatical references in the notes to the present work are often on very elementary points. References are made to the grammar on the most ordinary facts in Hebrew grammar as well as on the higher principles, with a view of rendering the work useful to students just beginning to translate. If the attention of such were to be confined at first almost exclusively to the purely grammatical portion, I cannot imagine that the work will be found too advanced.

It is perfectly true that no complete grammatical analysis of words or sentences will be found here, for I consider, as I have expressed myself elsewhere, that the plan of affording such "helps" to the beginners is "one of the very worst which can be adopted in either teaching or learning a language"; and it does not speak well for the state of Hebrew scholarship in our country, that a plan, which has long since been happily exploded in teaching Greek and Latin, should still be so commonly adopted in teaching and learning Hebrew.

On the more advanced portion of my commentary there is no occasion to say anything.

The grammars to which I have generally referred throughout this work, are those of Gesenius and Kalisch. Other grammars have been also occasionally referred to. The edition of Gesenius' grammar which I have used is that published by Messrs Bagster and Son, in quarto, 1852. But the references can be made to nearly any edition without much difficulty, as the number of the sections has in the main been preserved in all the editions. A very good edition is that edited by Prof. Conant.

The Hebrew grammar with exercises of my friend Dr. M. M. Kalisch, published in two parts or volumes (London: Longman and Co., 1862, 1863), appears to me to possess such peculiar excellence that I have referred equally to it. I earnestly trust that it may supersede the number of indifferent grammars which have hitherto had so extensive a sale. The student ought to note in referring to that work, that the sections numbered with the Arabic numerals occur in Dr. Kalisch's first part, and those marked with Roman numerals in the second.

Notes on the Hebrew Accentuation have been appended at the end of the grammatical and critical commentary, which I trust will be found of use in directing attention to that by no means unimportant department of Hebrew scholarship. My text-book of reference on that point has been the very valuable and interesting Outlines of Hebrew Accentuation, Prose and Poetical, by the Rev. A. B. Davidson, M. A., Professor of Hebrew in the New College, Edinburgh (Williams and Norgate, 1861).

#### § 3. Critical Notes.

The critical notes are more extensive also than those in my edition of Genesis, as I have endeavoured to make this work complete as a specimen of textual criticism by noticing all the peculiarities of translation exhibited by the ancient versions. I trust that the advanced scholar will find here that information which he may justly expect.

The commentaries which I have used are the Critici Sacri (Amst. 1698), Pool's Synopsis Criticorum, Cappellus' Notes, not only in the Critici Sacri, but also in the folio edition of his Commentarii et Notae Criticae in Vet. Test. (Amst. 1689), Michaelis' notes in his edition of the Hebrew Bible, Dathe's Latin Translation with critical and philological notes. Maurer's Comment. in Vet. Test., Rosenmüller's Scholia, Bertheau's Commentary on Ruth in the Kurzgefasstes exegetisches Handbuch zum Alt. Test., and the translations in Latin of Tremellius and Junius and of Sebastian Castalio; as also Dr. Geddes' Holy Bible faithfully translated etc. with explanatory notes and critical remarks. The Lexicons used have been Gesenius' Lexicon Manuale and Thesaurus, Fürst's Heb.-Chald. Handwörterbuch, Buxtorf's Chaldee Lexicon, and Schleusner's Lexicon to the LXX. On the text and various readings I have used Kennicott's Hebrew Bible. De Rossi's Variae Lectiones and Appendix thereto, Dr. Samuel Davidson's Revision of the Hebrew Text of the Old Testament, and his lately published Introduction to the Old Testament, etc.

#### § 4. The Various Readings and the Hebren Text.

The plan which I have adopted with regard to the various readings has been as follows.

The collections of Kennicott and De Rossi have been carefully examined, and every reading which seemed of any importance has been noted. (On scriptio plena and defectiva vid. § 61.) The Mss. collated by those scholars have been designated by "Cd." or "Cdd.", Cd. 1. denoting one Ms. of their collation, Cdd. 2, 5 or 6, two, five or six Mss. When the number of Mss. exceeds 40, Cdd. mult. is used;

when it exceeds 80, Cdd. plurim.; or if much beyond that number, Cdd. quamplurim.

I have occasionally examined Mss. of Kennicott's collation, in which case I have sometimes designated such Mss. by "K." with the no. assigned to the Ms. in Kennicott's collation; thus K. 109 indicates Cod. 109 of Kennicott's collation.

Michaelis has incorporated in his edition of the Hebrew Bible the collation of four Mss. examined by himself. This is the only collation, as far as I am aware, which notices throughout variations in the vowels and accents. I have noted these among my variants, designating readings taken from this quarter by "Cd." or "Cdd." (1, 2, 3, as the case may be) followed by the initial "M", this letter being, however, sometimes, for obvious reasons, included in brackets, thus: (M.). Michaelis' critical remarks have sometimes been quoted in whole or part, always distinguished by the addition of "M."

The various readings given in the edition of Theile, whether of the Keri or drawn from Mss. sources, as for instance those of Ben Naphtali and Athias, have been uniformly noted.

The great edition of the Bible in 4 vols. folio, with the collection of the Rabbinical commentaries, edited by Moses ben Simeon of Frankfort, and published by him at Amsterdam (1724—27), has been also collated. I have however only noted the more important variants, and have not thought it necessary to note some thirty or forty cases of omission of metheg which occur in such a short book.

I may note here however some few variants which ought to have been inserted under the text. In ch. 2:8 that edition agrees with three of my Mss. in reading אָלֹא; in verse 9 it

reads with many Mss הָאֹבֶל In verse 14 it reads אָלָהוֹ, aleph with mappīk. In the same verse אַלְהֹל, aleph with mappīk. In the same verse וטְבלת occurs with the accent milel. In verse 19 it reads אָלִשִּׁיתְי יְהִי a reading also found in one of my Mss. See my comment. on ch. 3:3. In ch. 3:7 it has with several Mss. the reading אַבְּהַבְּתַּךְ , and in ch. 4:15 a peculiar reading אַבְּהַבְּתַּךְ A few typographical blunders also occur in its text.

To the various readings drawn from these sources have been added those gathered from a collation of Michaelis' text, from some other minor editions not specially indicated, from my own collation of Mss., on which see § 7, and from an examination of the vss. as noted in the following section.

## § 5. The various readings found in the Vss. Editions of the Vss. used.

I have endeavoured in the present work, even more minutely than in my edition of Genesis, to note all the various readings which could be collected from an examination of the ancient versions. It is sometimes difficult to ascertain whether a variation in translation indicates a difference of reading or not, and critics have not unfrequently cited as instances of the former what are really nothing more than somewhat freer translations than ordinary. In either case I have endeavoured to note such variations either among the various readings or in the commentary.

The text which I have uniformly used in making citations from the LXX. is that of Tischendorf, but various readings (with the exception of those of the Codex Alexandrinus, which are given by Tischendorf) have been occasionally quoted from the edition of Bos, 1709. The Cod. Sinaiticus does not contain Ruth.

For the Vulgate I have in general made use of a Paris

edition of 1856, but I have derived considerable assistance in the present instance from Vercellone's great work, whence any difference of reading has been quoted. The full title of his work is: Variae Lectiones Vulgatae Latinae Bibliorum editionis quas Carolus Vercellone, sodalis Barnabites, digessit. Romae: apud Josephum Spithöver, 1862.

On the Targum vid. § 9.

For the Syriac (the Peshito) I have used the text given by Walton in the London Polyglott, collated with that of Dr. Samuel Lee of Cambridge in the edition published by the British and Foreign Bible Society, which is at present the standard edition.

The Syriac Hexaplar version has been very frequently quoted. Dr. T. Skat Rördam has lately published the Books of Judges and Ruth in that version from a Ms. in the British Museum, with valuable prolegomena (Havniae: ap. Ottonem Schwartz, 1861). Inasmuch as the Hexaplar Syriac usually follows the Alexandrian text of the LXX, I have noted its deviations where of importance for my purpose; the Hexaplar Syriac being a translation from the LXX. its chief importance is in connexion with that version.

The Arabic version of Ruth is generally considered to have been made from the Peshito Syriac. It differs from it in no few particulars, although evidently dependant on it. These variations will, I trust, be found to have been carefully noted when of any importance. The text used has been that of the London Polyglott, the errors which abound therein having been corrected to the best of my ability.

On the history and comparative value of these versions, the student would do well to consult Dr. S. Davidson's Treatise on Biblical Criticism.

#### § 6. The Revision of the Hebrew Text.

The text which I have adopted as the basis of my text is that of Theile, and the following have been the alterations introduced therein.

1. The scriptio defectiva has been uniformly substituted for the scriptio plena whenever Ms. authority could be found for so doing, whether among the collations of Kennicott, or De Rossi, or my own. The scriptio defectiva is decidedly the more original, as is sufficiently proved by the Phoenician inscriptions. It may be seriously questioned whether the scriptio plena is older than, if so old as, the Christian era. This being the case, I have not considered it necessary, with one or two rare exceptions, to cite the authority on which I have acted on such a point. I have, however, always noted among the variants the cases in which Theile has edited the scriptio plena; contrary to my usual rule, which has been to regard variations of reading, differing only in this respect, unworthy of mention. The few cases of scriptio plena, which will be found in my text, are there simply because I had no Ms. authority for removing them.

I cannot think that this course will meet with the disapprobation of scholars, or cause any difficulty in the way of beginners, more especially as in the various readings the latter will at once perceive the ordinary reading.

2. I have restored the sign raphe throughout. This, I think, will be of advantage to beginners, who will thus learn its significance. In acting thus I have been influenced by the example of Bernstein, who in his edition of St. John's Gospel according to the Philoxenian version has affixed to the Syriac all the orthographical and diacritical marks found in Mss., though not habitually used in any other printed Syriac.

Raphe, the student, must bear in mind, points out not only the absence of daghesh, but also that of mappik. Hence and in when quiescent are often marked in Mss. with raphe, and this orthography I have frequently adopted in the text. Other peculiarities of raphe will be noted in § 8.

- 3. Following the custom of Mss., I have restored mappik in both 1 and 2 when used at the end of a word with their consonantal power. The student will note therefore that the point below 1 and 2 is mappik. In the case of 3, this is often indicated by sheva (1); and this mode of orthography has also been made use of. Mappik does not often appear in the Mss. with 8, but I have inserted it in some few cases on Ms. authority. The student must carefully note this and not confound it with the accent rebhia, the difference between them being that rebhia is marked above the 8, but mappik as far as possible inside that letter (8).
- 4. In the earlier stages of the Hebrew language it would seem that the distinction in gender of the pronoun of the 3rd person, was unknown. איה was used as well for the feminine as for the masculine. The Masorites were accustomed to note this by pointing איה, which was intended to be read יהוא . In the book of Ruth this peculiarity is found sometimes in the Mss. In such a case I have generally preferred the older form, and have cited the authority on which I have acted. Of course I have pointed it as הוא , but noted the Masoretic mode of punctuation in the various readings.
- 5. For a similar reason I have preferred to retain older forms even when condemned by the Keri, as, for instance, פינדר, etc., in ch. 3:3, and מִשְׂרֵה instead of הְיִרְרְהְי, in ch. 4:3. For reasons vid. my commentary. In the former case my text agrees with that of Theile, in the latter it differs therefrom. Other instances will be found in the work.

- 6. The single instance of a litera majuscula in ch. 3:13 has been deleted, as it subserves no useful purpose; vid. my note.
- 7. The sacred name יהוה, I have everywhere pointed This is an advance upon my practice in the book of Genesis, where I left it unpointed throughout. clear that its proper punctuation is not יהוֹה. The vowel points in ארני belong to a קרי perpetuum ארני, the compound sheva being simplified because the ' is not a guttural. Hence מיהוֹה and בִיהוַה occur instead of בִיהוַה, לִיהוַה and וִיהוָה and וִיהוָה. and when יהוה is used in conjunction with יהוה, the latter is pointed יְהוָה, that is to say, אֱלֹהִים is read instead of אֲדֹנָי, in order to avoid repetition. The correct pronunciation appears to be יַהְוֶה or יַהְוֶה, from הַוָּה i. q. הָיַה, from whence by apocope the forms יהו and יהו (for ביהו), have arisen. From the form יָהוּ (and not from a form יָהוֹה or יָהוֹה) the  $IA\Omega$ , IAOY, and  $IEY\Omega$  of the early Fathers arose. "From a form יהוה, the abbreviations ין and ין can easily be explained; and this reading has the additional recommendation of being the only one which agrees with the form IABE, mentioned by Epiphanius as being the pronunciation of the Samaritans". The above is reproduced from the preface to my edition of Genesis, and I have been induced definitely to adopt the reading יהוה, inasmuch as it appears generally to be approved of by scholars, and Boehmer in his Liber Genesis Pentatcuchicus has received it (in the form יהוה) into his text. I have not however considered it necessary in translation to innovate in English by the introduction of Jahaveh or Jahveh, as the name Jehovah has from use and custom a more sacred sound in English ears.
- 8. Words inserted in the text have been placed within brackets []. In a book of such small dimensions these have been few, and confined indeed to the insertion of sich in

three places, viz. ch. 3:5, 11, 18, in two of which it is read by the ', the vowels and accents being supplied in the text, while the consonants are written on the margin.

- 9. The accentuation has been altered in two cases, once in ch. 3:11, where the insertion of אֵלֵי necessitated a slight change, which was not necessary in the other two cases where that word has been inserted, for the reason mentioned above. The second place is ch. 4:1, where on Ms. authority zarqa is repeated (in השנעה), in order to note the segholate noun.
- 10. The alterations in individual words, affecting the sense of the several passages, are as follows: ch. 2:18, וַהַּרָא instead of וְהַרָּא ; ch. 3:16, וַהָּרָא instead of יְנָבָּא ; and ch. 4:20, אָת שַּׂלְמָר instead of אָת שַׁלְמָר instead of אָת שַּׁלְמָר instead of אָר יוֹנְאַל instead of אָר יוֹנְאַל instead of אָר יוֹנְאַל instead of אָר יוֹנָאַל instead of אָר יוֹנְיבּא יִלְמָר instead of אָר יוֹנְיבּא instead of אָר יוֹנִיבּא instead of אָר יוֹנְיבּא יוֹנִיבּא יוֹנִיבּא instead of אָר יוֹנִיבּא instead of אָר יוֹנְיבָּא יוֹנִיבּא יוֹנִיבּא יִנְיבּא instead of אָר יוֹנִיבּא instead of אָר יוֹנִיבּא instead of אָר יוֹנִיבּא instead of אָר יוֹנְיבָּא יוֹנִיבּא יוֹנְיבָּא יוֹנִיבּא יוֹנִיבּא יוֹנִיבּא יוֹנִיבּא יוֹנִיבּא יוֹנִיבְּא יוֹנִיבְּא יוֹנִיבּא יוֹנִיבְּא יוֹנִיבּא יוֹנִיבּא יוֹנִיבְּא יוֹנִיּא יוֹנִיבְּא יוֹנִיבְּא יוֹנִיבְּא יוֹנִיבְּא יוֹנִיבְּא יוֹנִיִי אָר יוֹנִיבְּא יוֹנִינְיִי אָּיִי יוֹנִינְיִי יוֹנִינְיִי יוֹנִינְייִי יוֹנִייְיִי יוֹנִיי יוֹ

#### § 7. Collation of Hebrew Mss. Description of Mss. collated.

It may be gathered from what has been remarked before that mention is not made of instances of scriptio plena. The scriptio defective has been almost universally adopted in the text, with one or two exceptions noted in the variants.

The collation of Mss. here given is, as will be seen, more minute than any previous one, extending to the vowels and the accents; the latter of which were not included in the collation of four Mss. appended to my edition of Genesis.

For the sake of distinction, I have noted the Mss. which I have examined by the initial W., followed by the number of the same in the following order. Such Mss. as have been previously collated have been mentioned, as far as they could be ascertained.

W. 1 is a Ms. of the Megilloth of fourteen folios, preserved in the British Museum, and there classed "Add. Mss. 9, 405." It is written in 3 columns, with various initial devices at

the commencement, and sometimes at the conclusion, of the books. It is one of the Mss. which were formerly in the library of Dr. Adam Clarke.

W. 2 is a very old Ms. of the Pentateuch with the Haphtaroth and Megilloth. It is classed in the British Museum "Arund. Cod. Orient. 2." It contains also the Targum of Onkelos, which is written on both margins, the text being written in two columns. The Megilloth are written similarly round the margin of the haphtaroth.

W. 3 is also in the British Museum, and classified "Arund. Cod. Orient. 16." It is the third volume of a fine Ms., undated but evidently modern, which commences with the book of Joshua and goes on regularly to Malachi. Then follow the books of the Chronicles, Ruth, Psalms, Job, Proverbs, Song of Songs, Ecclesiastes, Lamentations, Esther, Daniel, Ezra and Nehemiah. It contains the full Masora. The poetical books are arranged metrically, and the points appear to be of a later date than the Ms. itself.

W. 4 is also part of a Ms. in three volumes in the British Museum, marked "Add. 9,403". The Ms. begins at Gen. 1:26, and contains the Pentateuch with the Haphtaroth and Megilloth, the books of Psalms and Proverbs and Job as far as ch. 42:11. It was one of Dr. Adam Clarke's Mss. At the end there is a fragment of another codex, containing the first chapter of Genesis with the Targum of Onkelos and the commentary of Rashi. The Ms. has only the Masora parva. The vowel points are apparently of later date, and are totally illegible in many places. It has some peculiar readings.

W. 5 is also in the British Museum, marked "Add. 15, 250", select. It is a codex of the entire Bible, illuminated at the beginning. The Ms. is good, and older than 1493, as it contains a register of the birth of a child in that year. The

order of the books is regular up to Malachi, after which comes Ruth, Psalms, Job, Proverbs, Ecclesiastes, Song of Songs, Lamentations, Daniel, Esther, Nehemiah and Chronicles. The Masora parva is written on the margin.

W. 6. is marked in the British Museum "Add. 15,282", also select. It is a Ms. of the Pentateuch, Haphtaroth and Megilloth. On the leaves at the end is written a deed of sale of the book, dated Wed. 28th. Iyar (April) A. M. (5) 229 = A. D. 1469.

W. 7 is in the Library of Trinity College, Dublin, to which it was presented by Major Clanaghan. It has been collated by Kennicott and is numbered by him Cod. 141. It is a Ms. of the Prophets and Hagiographa, of the end of the fourteenth century.

W. 8 is in the Bodleian Library, Oxford, marked "Canon. Orient. 46." It is a Ms. of the Hagiographa. The first chapter of Proverbs is almost entirely wanting. It contains the Masora, and the vowels are probably of the same date as the consonants. It is probably of the 14th century.

W. 9 is in the Bodleian Library, Oxford marked "Opp. Mss. add. Qo. 47." The Ms. contains the Pentateuch with the Targum of Onkelos and the commentary of Rashi, the Haphtaroth, several of which have the commentary of Rashi, and the Megilloth. It contains 402 folios, written in very black ink but with the points apparently added afterwards, as the ink is lighter. The accents are fully given in the Pentateuch, but the haphtaroth and megilloth are generally unpointed, and when pointed the accents are usually omitted. Hence metheg does not occur in the book of Ruth. Onkelos has no vowel points and offers many variations from the received text. Rashi's commentary is written in the Rabbinic character. A later hand has added to the text

some notes for chanting, and has occasionally supplied words and sentences omitted by the writer. The Ms. was purchased by the Bodleian at the sale of Da Costa's Library, Amsterdam, September 1861. Many of its peculiarities will be noted in § 8. There is no date, or name of copyist, but at the end of the Pentateuch, written in Rabbinic characters, with light or faded ink, there is the entry "I have bought this Pentateuch in the year 5128" (A. D. 1368).

W. 10, marked "Oppenheim Heb. Mss. 14", in the Bodleian Library, Oxford, is also a Ms. of the Pentateuch with the Haphtaroth and Megilloth, and the commentary of Rashi. It likewise contains the Masora. Here and there there are grotesque drawings. The vowels in it also appear much later than the consonants. Its date is 5100 (1340).

W. 11, Bodleian Library, Oxford, marked "Opp. add. Mss. 15." is a very old Ms., probably of the 12th or 13th century. It contains the Pentateuch with the Haphtaroth and Megilloth, and the Masora. The vowel-points and accents appear to have been added at a later period.

W. 12, Bodleian Library, Oxford, "Laud. 267." Mss. Orient. Uri. It is the second volume of a Ms., the first volume of which contains the greater part of the Pentateuch, and the second, part of Deuteronomy and the other Biblical books. The first vol. has been described in the preface to my *Genesis*, where I have collated it as codex C. It has no Masora below the text, though there are lines scored on the parchment for that purpose. It is a Ms. probably of the 12th century, though Kennicott considered it to be of the eleventh, It has been collated by that scholar and marked by him codex 1.

W. 13, British Museum, London, marked "Add. 15,251" is a Ms. in small quarto of the year 1448. It is a Ms. of the whole Bible with Masora, and illuminated. The books of

Psalms, Proverbs and Job are arranged in poetical stichoi. This Ms. was taken from the Vatican by Junot, when governor of Rome, and purchased for the Museum at the Duke of Sussex's sale, July 31, 1844.

W. 14, British Museum, marked "Add. 21,161". It is a Ms. in large quarto, almost folio but broader, lettered as Hebrew Bible vol. 2. It is the second vol. of a Ms. of the complete Bible, beginning with 1 Sam. 20:24 and concluding with 2 Chr. 19:6. The order of the books is as follows, 1 and 2 Samuel, Jeremiah, 1 and 2 Kings, Ezekiel, Isaiah, the minor Prophets, Ruth, Psalms, Job, Proverbs, Ecclesiastes, Canticles, Lamentations, Daniel, Ezra, Nehemiah and Chronicles. The text is written in three columns with the Masora parva. Psalms, Proverbs and Job are metrically arranged. It contains no date, but is probably a Ms. of the 13th century.

W. 15, British Museum, marked "Add. 21,160". This Ms. contains the Pentateuch, Haphtaroth and Megilloth, with Job. It is lettered as Hebrew Bible vol. 1, as if it were the first volume of the preceding, which however is not the case. It is of the same height, but differs from it in breadth, being a regular folio, and though the text is also written in three columns, the columns are narrower. The character in which it is written is considerably different. The Ms. begins at Gen. 13, in the middle of v. 10, and closes at Job. 31:2. The Targūm of Onkelos is written in alternate verses with the Hebrew. The order of the Megilloth is Ruth, Canticles, which is defective up to ch. 6:8, Ecclesiastes, Esther and Lumentations. The Ms. contains the full Masora. It is undated, but is probably of the 14th century, and was purchased of Mr. Edward Tross of Paris, Oct. 13. 1855.

W. 16, British Museum, marked "Add. 10,455", is a Ms. in folio of the Pentateuch, with the Haphtaroth, Megilloth,

and the books of Jeremiah and Job. Onkelos is written alternately with the Hebrew text of the Pentateuch. The text is written in three columns and contains the Masora. The codex was written by Sampson bar Jacob Vivant for R. Mordecai bar Zadok in the year 5,071 (A. D. 1311). At the end of ch. 2:5 and the beginning of verse 6, the words למי הנערה הואח: are omitted, which must have been from inadvertence, inasmuch as the sense is broken thereby. The omission is supplied in the margin in a smaller hand, probably not that of the writer.

W. 17, British Museum, marked "Add. 15,252", is a quarto Ms. of the entire Bible written in two columns on each page. It contains the ordinary Masora. The order of the later books is as follows: Ruth, Psalms, Job, Canticles, Ecclesiastes, Lamentations, Daniel, Ezra and Chronicles.

W. 18, British Museum, marked "Add. 9,401". It belonged to the library of Dr. Adam Clarke. The following printed description is affixed to the cover of the codex: "Bibl. Heb. Ms. in duobus vol. comprehensa. Vol. 1. continentur Pentateuchus et quinque Megilloth, in quibus sex folia desunt, quae comprehendebant ultimam Ecclesiastis partem, a capitis 9 versu 11 ad finem, totum Threnorum libellum et tres primos versus libelli Esther. Cum Masora magna et parva, nec non Haphtaroth, absque Masora. Vol. 2 continentur Psalmi, Job, Prov., Dan., Ezra et Neh. atque Chron. libb. item Jer. a cap. 1 usque ad cap. 23, et ex Jes. cap. 34:1 — cap. 35:10. Cum Masora magna et parva. Scriba hujus codicis fuit Isaac filius Jehudae qui eum scripsit pro Rabbi Mardochai filio .... anno 5046, die 22mo mensis Eliel, feria quinta = A. C. 1286." I have not been able to find the second vol. in the Museum.

W. 19. British Museum, marked "Add. 9,400", is a Ms. of the Pentateuch with the Haphtaroth and Megilloth. In this Ms. some few leaves are quite unpointed, with the exception of a few accents here and there. This, along with the difference in the ink, seems to prove that the points have been a later addition. The Ms. has been so fully described within that I need only quote that description. Dr. Adam Clarke, to whom this Ms. belonged, says; "The Rev. John Van der Hagen's account of this Ms. is as follows 'Codex Ms. in pergameno, in fol., quo continetur Pentateuchus (cujus singulis versibus subjicitur Targum Onkelos), quinque Megilloth et Haphtaroth, absque Masora. Quatuor priora Pentateuchi folia quae perierunt a recentiore manu suppleta sunt. Ad calcem Pent. haec leguntur scripta literis Rabbinicis stachygraphis et ita detritis, ut lectu sint difficiliores, et tota hac nota minus attentorum oculos fugiet.' Mr. Van der Hagen, Pastor at Amsterdam, procured the inscription in Rabb, to be transferred into the square letters as follows. אני יחיאל בר יעקוב כתבתי זה הספר בעיר קונשתנתין אלף ושבע להרכן הבית שהיא אלף שלוש מאות שבע ושמונים למנין השטרות שהיא שנת ארבע אלפים ליצירה שמונה מאות שלושים ושש ליצירה. Transl. "I Jehiel the son of Jacob have written this book in the city of Constantin (i. e. Constantinople) one thousand and seven (years) after the destruction of the Second House (Temple), that is, the year one thousand, three hundred and eighty seven of the cra of contracts, which is the four thousand and thirty sixth year from the Creation" = A. D. 1076.

Dr. A. Clarke adds: "the points have been added by a later hand. It has scarcely any Masoretic notes, a few of the Keri readings, but it has many valuable readings in the text, which some later hand has in several places endeavoured to bring down to the Masoretic standard. The book appears to have been written by a Spanish scribe".

W. 20, British Museum, marked "Add. 9,399", is the se-

cond volume of a codex of the entire Bible, the first volume of which passed into the library of David Mill, and afterwards came into the possession of Dr. Kennicott. The 2nd. vol. contains Isaiah, Ezekiel, the twelve minor prophets, the Megilloth, Psalms, Proverbs, Job, Daniel, Ezra, Nehemiah and the books of the Chronicles to 2 Chr. 36:12, the last leaf being lost. It contains both the Masora magna and parva. The name of Solomon occurs as that of the writer at the end of the minor prophets and at the end of Job. The year when it was written does not occur, but it was about A. M. 4,894 = A. D. 1136.Wolf (Bibl. Heb. vol. IX. p. 80) says "prior ille codex, Pentateuchicus scil., pervenit ad Davidem Millium, Profess. Theologiae Ultraject. eruditissimum: patet itaque duo haec volumina, quae unum codicem Biblicum constituerunt, a se invicem male esse separata." This Ms. was also one of those in the possession of Dr. A. Clarke. The vowel points are very indistinct in some places and totally illegible in others.

W. 21. Bodleian Library, Oxford, marked "Opp. Add. Mss. Folio 8, 9", is a Ms. of the entire Bible, with the Masora, in two vols. The vowel points are written in a different ink from the text. The order of the books of the hagiographa is Psalms, Job, Proverbs, Ecclesiastes, Canticles, Ruth, Lamentations, Esther, &c. The codex is probably of the 13th or 14th century.

W. 22, Bodleian Library, Oxford, marked "Opp. Mss. 13", is a quarto codex of the Pentateuch with the Haphtaroth and Megilloth, with the Masora, and with the Targum of Onkelos written alternately with the Hebrew text. At the beginning of the codex there is the following inscription: לְעוֹלְם חַלְּח עַל הַפְּרוֹ שֵׁלֹא יָבֹא שׁוּם אָדָם וְיִעַרְעֶר עָלָיו וְיאמֶר שֵׁלֹּי הוֹא אָדָם עַל הַפְּרוֹ שֵׁלֹא יָבֹא שׁוּם אָדָם וְיִעַרְעֶר עָלָיו וְיאמֶר שֵׁלֹי הוֹא, "let a man always inscribe

upon his book so that nobody may come, and dispute concerning it, and say it is mine. I Meshulam the son of Rabbi Baruk, let his memory be blessed, have inscribed this for ever"; and at the end: אָנִי יִצְהָק בַּר אַבְרָהָם כָּחַבְהָוּ וְסַיַּיִמְהִּוּ חומש הַרְגוֹם בְּשָׁנָת חָמֵשֶׁת אֵלְפִים וְשְשִׁים ושִׁחִים לְבַרִיאָת עוֹלָם שׁנים שלח צרקינו אמן "I Isaac" עשר לחורש־אב ביום ישלח במהרה בימינו משיח צרקינו אמן the son of Abraham have written and finished the Law and Targum in the five thousandth and sixty-second year of the creation of the world (= A. D. 1302) on the twelfth of the month Ab, in the day, [when the promise may be realised]: 'He will send quickly in our days the Messiah our Righteousness Amen". The Ms. contains also the first chapter of Joshua and then concludes with these words: חוק ונחחוק הסופר לא יוק לא היום ולא לעולם עד שיעלה המור בסולם: יתברך שם א'קיע\* עולם ייתעלה שמו לעולם: "Be strong and let us strengthen ourselves. May the writer [i. e. the copyist] not suffer harm, neither today nor for ever, until that an ass can ascend a ladder (i. e. never). Blessed be the name of the God of Jacob for ever and let his name be magnified for ever." A transposition of letters occurs in ch. 4:15, namely ילדהו for ילדהו. A slight attempt at correction by a later hand is just visible, but scarcely legible; in the margin however the note 5 (vid. § 10) is affixed.

W. 23, Bodleian Library, Oxford, marked "Opp. Heb. Mss. 3, 4", folio. This is a Ms. of the Bible beginning with 1 Samuel. It is furnished with the Masora and is probably of the 13th or 14th century. The first volume begins with 1 Sam. 16: 3, at the word אוריעך, and contains also 2 Sam., Kings, Jeremiah, Ezekiel, Isaiah, and the minor Prophets, Ruth,

<sup>\*</sup> The abbreviation א'קים probably stands for אלהי ינקב, as the orthodox Jews, except at prayers, pronounce אלקי generally like אלקי (hence the p), in order not to profane any appellation of God.

Koheleth, Lament., &c. The second vol. begins with the Psalms, and contains also Job, Proverbs, Daniel, Ezra, Nehemiah, and Chronicles. At the end there is the inscription: חוק ונהחוק ווסף בר אברהם וצ"ל [ וֶכֶר צַּדִּיק לְבְּרָכָה] הסופר לא יווק לא היום יוסף בר אברהם וצ"ל [ וֶכֶר צַּדִּיק לְבְרָכָה].

W. 24, Bodleian Library, Oxford, marked "Opp. Mss. 717", is a small quarto Ms. of the Hagiographa. The Ms. appears to be very old, not younger than the 12th or at the latest the 13th century. It does not contain all the Masora. The punctuation appears somewhat later. The first page of the codex, which is of a later date and of a different style, begins with Ps. 18:23, at the words לא אסיר מני (which it reads אסור, and extends to the end of Ps. 19:4. The 2nd page, which is in the old handwriting, commences with Psalm 19:3, at the last word דעה, and extends to Psalm The third page, in the same handwriting as the first, supplies the gap up to Ps. 22:25, אלא שקץ, which words are repeated on the fourth page, which is again in the old handwriting, in which the rest of the codex is written. Job follows the Psalms, then Lamentations, Proverbs, Ecclesiastes, Ruth, Canticles, Esther, Daniel, Ezra, Nehemiah and Chronicles. In the middle of Ecclesiastes 5:19 the text of the codex, which is generally written in two columns (Lamentations excepted), is written across the page, which mode then continues to the end. There is here no difference of handwriting. The several books have seldom special headings. At the end of Lamentations the verse is added: הַשִּׁיבֶּנוּ אֵרְנֵי אַלֵּיךְ וְנַשׁוּכֵה, and at the end of the Song of Songs: סוף דָבֶר הַבֶּל נִשְׁמַע אָת הַאֵלהים וַרָא.

W. 25, Bodleian Library, Oxford, marked "Opp. Mss. 185". This is a 4to Ms. of the entire Bible with Masora, bound in velvet with gilt edges. The text is beautifully written,

the points appearing a little later but in many places nearly illegible. The Ms. is not old probably of the 15th century or the end of the 14th century.

W. 26, Bodleian Library, Oxford, marked "Canon. Orient. 40". This codex is a small 4to Ms. of the Hagiographa. The Ms. is written in very small but beautiful characters, and occasionally the points are totally illegible. The Ms. is probably of the fifteenth century, and at its commencement there is a deed of sale in the year 5,257 = A. D. 1497.

W. 27 is a small fol. Ms. in the Stadt-Bibliothek, Leipzig. This Ms., which has been described by Wolf, Kennicott and others, is a codex of the Pentateuch with the Haphtaroth and Megilloth and the books ממ"ח (Psalms, Proverbs and Job). It has been collated by Kennicott, among whose Mss. it is cod. 599. It is fully furnished with the Masora, and is probably a Ms. of the 14th cent. Some have conjectured that it was formerly in the hands of an eastern Karaite, and it certainly adopts the oriental readings. The headings of the various books are illuminated, and the poetical books arranged in hemistichs. In two folios at the end of the codex is added the Megillath Antiochos\* in Chaldee, partly provided with points. Various acrostics &c. are written on the blank leaves. I have to acknowledge the liberality with which the Stadt-Rath of Leipzig kindly gave me the loan of this codex.

W. 28, a large folio Ms. in the Royal Library, Dresden, marked "A. 46" and in Fleischer's Cat. Cod. Mss. Orient. Bibl.

<sup>\*</sup> The Megillath Antiochos has several times been printed, by Bartolocci, and lately in 1851 by H. Filipowski, in London, in Chaldee and Hebrew; it is probably not older than the second century of the Christian era, and was evidently written to explain the origin of the "Feast of Lights", or the "Feast of the Dedication" as it is also called. It is of no historical value.

Reg. Dresd. numbered 442. It has also been collated by Kennicott and is his cod. 598. It appears to be of the 14th century. The following is Fleischer's description: "Cod. Hebr. membr. foll. 645, folio, continens libros V. T. trinis columnis scriptos, cum paraphrasi Chaldaica singulis versibus subjecta. Recentius adjecta sunt vocales et utraque Masora, major trinis lineis in margine superiore, trinis in inferiore, ubi saepe in speciem animalium monstrorum aliarumque rerum reducta est: minor ad latus dextrum columnarum. Masora quae aditum ad singulos libros facit, circa primam eorum vocem in medio positam mira spirarum varietate et implicatione scripta est. Ordo librorum est hic: Pent., Josh., Jud., quatuor libb. Regum (i. e. libr. Sam. et Reg. continuo ordine scripti), Jeremias, Ezekiel. Jesaias, Hoseas, Joel, Amos, Obad., Jonah, Micah, Nah., Hab., Soph., Haggai, Zach., Mal., Ruth, Cant., Eccl., Thren., Esth., Psal., Job, Parab., Dan. cum Esdra and Neh. script. continua, Paral. Subscriptio nulla est sed posuit librarius nomen suum infimo fol. 70. v. ubi incipit liber tertius Pent.: Eli'ezer Ha'l-lewi, et in latere literis minusculis: Eli'ezer Bar - Schmuel Ha'l-lewi Sofer me-'Haran, Eliezer fil. Samuelis Levita, Scriba Carris oriundus. — Unde nomen Eliezeris Esdr. 10:31 (f. 585 r.) ab eo coronulis ornatum est. Ceterum vid. Car. Friedr. Bahrdtii de incluto Bibliorum ebraeorum manuscripto Prolusio, Lips. 1767."

In the above description of Mss. I have thought it better to follow the ordinary opinion that a difference of ink in the consonants and points proves the latter to be a later addition. I have, however, very serious doubts of the correctness of this view, and rather think that it has been pressed too far. The phenomenon is too common, and occurs in Mss. of too modern a date, to be of any importance in the question of the age of the vocalisation, and that is a question now satis-

factorily settled (see Kalisch's Heb. Grammar Part II § III). It sometimes also happens, when insertions are made on the margin, that the same difference in the ink is observable. May it not then very probably have been a general, or at least a common, custom, to write the consonants in one kind of ink, and then add the points in another? Or may not the work of copying have been sometimes partitioned between two scribes, one taking the points and the other the consonants? There are few known Mss. (if we except the Mss. lately brought to St. Petersburg) as old as the era of the invention of the system of vocalisation and accentuation, and those Mss. which are not altogether pointed may possibly be considered as unfinished Mss.

# § 8. Peculiarities in the Orthography of Mss.

It may be useful to note a few peculiarities in the orthography of Mss., which have come under my own notice.

- I. 1. With respect to the consonants, not to speak of those letters which every tyro knows are like one another, I may mention that in some few Mss. 2 and 3 are scarcely distinguishable. Very common are the instances in which the combination of 1y is identical with w.
- 2. a. ק final is written in many Mss. exactly as ¬, and only distinguished therefrom by the sheva, which is then placed, as ordinarily, below the letter and not in it as אַלֹךְ for אַלֹךְ.
- b. In some Mss. the sheva is not written in ק final at all, as אָלֵך for אָלֵך, and even occasionally אָלֵד.
- c. In others a single point is generally preferred, as אֵלֵה for אלד.
- 3. Final ¬ is sometimes (though rarely) written, occasionally even prima manu, so small as to be only distinguishable from by the sense of the passage.

- 4. Final j is sometimes identically the same in form as i, being then of course uniform in size with the other letters.
- 5. Final ק is often identical, or nearly so, with ה; thus we meet יוֹםיף for אַלַת for קַּשׁלַת.
- 6. The mode of writing w with the diacritic points varies very much indeed. Frequently, instead of being written above the letter as w and w, they are written within it, as w, w, and when so written are commonly marked with raphe as w, w, as אַשֶּר, יִשְּׁרָאָל. Occasionally a double mode of notation is used, both the point within and the point above, as אַשׁר. A still more curious way of expressing the diacritic point is when it is written neither above nor within, but at the side of the letter. This mode of writing is adopted occasionally in W. 14, as יִשְּׁשִׁר, יִשְּׁשִׁר, וֹ I have noted this only with w, not with w. But vid. below No. 21 c. Lastly, the diacritic point is placed occasionally in some Mss. exactly in the middle, and w accordingly stands for w and w.
- 7. Final א and ו often at the end of a line, and occasionally even in the middle, are identical in appearance, as אָשֶׁי for וְהַאּמֶר for וְהַאּמֶר הַאָּשֶׁר וֹחַאּמֶר.
- 8. In the 2nd pers. fem. perf. in ל"ה verbs. the ה final is in some Mss. constantly pointed with sheva, as עָשִיק. This occasionally occurs in our printed Bibles. Vid. Kalisch Heb. Gr. § IV. 2.

On final n and y with sheva vid. No. 14.

- II. 9. With respect to the vowels. In some Mss. kametz is always written not —, as אַרָּם.
- 10. The sign or is sometimes used even for cholem. Striking instances of this abound in W. 9, the orthography of which is very peculiar. We have there מָאָר, שַּפָּט הּשָפַט הַשָּפטים. (מָאֹר), נַתְּלָח, לְהַמְחָהּ, לְהַמְחָהּ, לְהַמְחָהּ, וָתַּאִמֶר, מָאֹר).

Digitized by Google

#### Introduction.

- 11. In the same Ms. the simple sheva is used perpetually instead of compound shevas. Thus we have בַּעְמָרִים, עְשִיתּם בַּעְמָרִים, &c.
- 12. The compound shevas are often written not  $\frac{1}{2}$  or  $\frac{1}{2}$  or  $\frac{1}{2}$ , אלקטה, הַריבני,  $\frac{1}{2}$ , מּלְאָבֹל אלקטה, הַריבני  $\frac{1}{2}$ , מַלא.
- 13. Kametz chatuph is in some Mss. always expressed by \_\_\_, so that there is no distinction in form between it and chateph kametz. On this see Kalisch's Heb. Gr. § XV. 4, note c.
- 14. Pattach furtivum is sometimes omitted as בְּשְׁמֹעְ, הָּשְׁמֹעְ, or expressed together with sheva as הָצלִיקו, In such cases the guttural is generally marked with —, and frequent instances occur in Mss. where ה and y are without this reason marked with sheva, as הַבְּשׁבִּע, הַבְּקַר, לְבַּקַר, בַּבְּקַר, בַּבְּתָּ, בַּבְּעָר, בַּבְּעָר, בַּבְּעָר, בַּבְּעָר, בּבְּעָר, בַּבְּעָר, בַּבְּעָר, בַּבְּעָר, בַּבְּעָר, בַּבְּעָר, בַּבְּעָר, בַבְּעָר, בּבְּעָר, בּבְעָר, בּבּער, בּבער, בבער, בבער,
- III. 15. With respect to the forms of accents, I would note in some Mss. merca and metheg are almost or altogether undistinguishable, both being denoted by a nearly perpendicular line—, the common mark for metheg.
- 16. At other times merca is denoted by a line slightly sloped, as Jy.
- 17. Some Mss. make no distinction, except in rare cases, between merca and munach.
- 18. And even, which is far worse and more likely to lead to error, between merca and tippecha, notwithstanding that the former ought to be and the latter —.
- 19. The form of pazer is often thus &, sometimes almost like a cross.
- 20. The greatest carelessness about the use of metheg is observable in many Mss. even in those which are otherwise good ones, its omission being as common as its use.

- b. Some few instances occur in Mss. where daghesh is designated by a point below the letter instead of within it as אָשַׁמַשִּל, the 2nd pers. sing. fem. perfect. I have only noticed this in such forms, where of course the sheva, with which this is ordinarily marked, disappears.
- c. Daghesh is also in some few cases placed outside the letter to which it belongs, on the left side. So in W. 14, we meet ch. 1:22 מְשִׂיבֶּיה, ch. 2:2 הַשְּׂיבֶיה, ch. 2:3 בְּשִׂיבֶיה &c. I have noticed this usage only in the case of w. Compare above No. 6.
- 22. a. A daghesh being used with the letters noted in No. 21, those letters, when not pointed with daghesh, are frequently, and in some Mss. generally, marked with raphe.
- b. Raphe is also frequently used in Mss. with when it preserves its consonantal power, as הָּלִּיהִי, and even in cases where daghesh is implied, as וַּיְהֵי, perhaps to note that it ought not to be expressed.
- c. It is also used over x and  $\pi$  when quiescent to note the absence of mappik. I have preserved many illustrations of this use in my text.
- 23. a. Mappik is in Mss. often written below the letter, and not in it, as מֵרְנְּלֹחָיוּ. Occasionally within i, as מֵרְנְּלֹחָיוּ. I have given also a few instances of both these modes of orthography in my text.
  - b. Instead of mappik, sheva is often used with when

final, as בעינין, and בעינין, both modes of orthography being in common use.

- 24. Some few contractions are occasionally found in Mss. as מָהְוָה for יְהוְה, but this is rare, and a perpendicular stroke to denote the absence of final באפרה. The combination for is well known.
- 25. Common words, even in carefully pointed Mss., are often either left unpointed, or only partially furnished with points; as יְהוָה for אַשֶּר for אַשֶּר for אַשֶּר.
- 26. In conclusion I would note a few anomalies which prevail in some Mss. Among the first of these I would mention the absence of daghesh forte as compensative for the omitted letter of the article. This blunder occurs in some Mss., but the mistake too palpably arises from carelessness to need notice. So also there is in some inferior Mss. great carelessness about the use of mappik, and occasionally even in good Mss. a perplexing omission of accents. This however is comparatively rare. Words are sometimes wrongly divided, as וגם ישנו אל in W. 9, ch. 3:8 for וגם ישנו אל. Utterly anomalous is the punctuation עשׂרה in ch. 4:2, according to W. 12. In W. 14., I do not profess to understand the pointing in ch. 2:9. Anomalous too are the pointings בַּוֹה לָהַם in ch. 1:22, according to W. 7, and ישראל אשר בַאה לחַסוּת in W. 14, pointed exactly thus. In W. 24, at ch. 4:1, the word שבו is left unpointed.

One other point I may note here, namely that Kennicott is wrong when he says that his Cod. 1 (W. 12) reads למשוב in ch. 4:15. The word is both read and pointed למשוב, but the is a little longer than usual, and hence the mistake.

# § 9. The Targum and its various readings.

The date of the Targum on Ruth cannot be ascertained with accuracy. The author is generally supposed to have been the same as that of the other four Megilloth; but this is very doubtful, the Targums on the Song of Songs and on Ecclesiastes being much more diffuse and hagadic. It may however be safely asserted to have been composed between the seventh and tenth centuries.

•For the basis of our text we have taken that of the London Polyglott, the variations therefrom being noted. The texts of the Antwerp and Paris Polyglotts, with that in Buxtorf's Biblia Rabbinica, and the Bomberg editions, have been carefully collated and the variations noted. The abbreviations by which these various editions are distinguished will be found in § 10. It is well, however, to remark here that, where a difference between the Bomberg editions is noted, Bomb. (1) denotes the edition of 1525, and Bomb. (2) the edition of 1547—9. The edition of 1568 has been used only occasionally, being a reprint of the second.

In addition to the above mentioned six editions I have collated the one Ms. (W. 28. vid. § 7) in the Royal Library, Dresden. It is the only Ms. among the twenty eight examined by me which contains the Targums to all the books, and exhibits considerable variety of reading.

I have not considered it necessary to note among my variants the numerous instances in which the doubling of a letter, in the editions or the Ms., has been indicated, after the common custom, by the insertion of a, or those in which m and m are employed to denote that the or m is used with its consonantal power. Nor have I considered it of importance to note the frequent instances of the insertion or omission of

daghesh lene, or even the omission of daghesh forte in y such cases as אַטָּע &c., which occur repeatedly in the Bomberg editions. Cases of mere scriptio plena or defectiva, or of different, though regular, forms of the same suffixes have not been in general mentioned, as in this case the variants would have been at least doubled.

The clauses included within brackets, [], in the Targum are the additions made by the Targumist which are not found in the Hebrew text. This mode of marking them has been adopted in the London Polyglott, but by no means uniformly. These additions do not appear in general in the texts of the Paris and Antwerp Polyglotts, and the few cases in which they are retained in those texts have been carefully noted. It will be understood then that, when nothing is said to the contrary, such portions of the Targum do not appear in those Polyglotts, and also, why it is so often mentioned in the variants that the Antwerp and Paris retain those clauses.

In my notes to the Targum I have chiefly borne in mind the aid required to be given to the Hebrew student desiring of learning Chaldee. Many references will however be found of a very elementary nature. The grammar I have referred to is that of Rev. Elias Riggs, D. D., Missionary in Bulgaria under the American Board of Commissioners for Foreign Missions, entitled "A Manual of the Chaldee Language", London and New-York. 1858. The first edition, published at Boston, 1832 can also be used without any difficulty. I have also pari passu referred to the work of my friend and former lecturer the Rev. George Longfield, M. A., Fellow and Tutor of Trinity College, Dublin, entitled "A Grammar of the Chaldee Language &c.", which is a carefully written work.

# § 10. Abbreviations made use of throughout the work.

1. The following abbreviations have been constantly made use of, in addition to those which are too well known to need explanation.

Amst. — The Amsterdam edition mentioned in § 4.

Ant. and Ant. P. — The Antwerp Polyglott.

Arab. — The Arabic version.

Alex. and cod. Alex. — The Codex Alexandrinus of the LXX.

Bomb. — Bomberg editions.

Buxt. — Buxtorf's Biblia Rabbinica.

Cd. or Cod. — a codex or Ms., generally of Kennicott or De Rossi's collation; vid. § 4.

Cdd. mult., plur. &c., — vid. § 4.

const. — construction or construct.

corr. — correction, or corrected, generally used to denote corrected by a later hand.

diff. - different.

dagh. — daghesh.

def. — defectively.

edd. — editions of the Hebrew text.

edit. — edition of the Hebrew text.

foll. — followed or following.

Gr. Ven. — The Venetian Greek version.

G. — Gesenius' Hebrew Grammar.

h. l. — hoc loco.

impr. — imprimis.

Intr. and Introd. — Introduction.

K. — Kalisch's Hebrew Grammar.

L. — Longfield's Chaldee Grammar.

Lond. P. — London Polyglott.

#### XXXVIII

#### Introduction.

m. — the margin, in the phrases "in m." in the margin, or "on m." on the margin.

M. - Michaelis, vid. § 4.

Masor. - Masora.

n. - note as in "vid. n."

om. — omit, omits, or omitting.

Paris and Paris P. — The Paris Polyglott.

p. m. — prima manu, when inserted within brackets (p. m.) it is meant to refer only to the Ms. immediately preceding.

pl. — plene, for scriptio plena.

prob. - probably.

R. — Riggs' Chaldee Manual.

refs. — references.

s. m. — *sine metheg*; in a few cases, where no mistake could arise, also used for *sine munach*.

s. d. - sine daghesh.

s. v. — sub vocabulo.

supp. in m. or supplied in or on the margin.

Syr. and Syr. Hex. — vid. § 5.

s. p. — sine punctis, i. e. unpointed.

sup. ras. — super rasuram.

sec. man. — secunda manu.

sic — used to call attention to the fact that the word is pointed in all respects as it appears in the Ms.

v. - verse.

vv. -- verses.

Vss. — the versions.

- The following Hebrew phrases and contractions have also been used occasionally.
- בנ'א בנ'ק, "in other copies", or "editions", as in ch. 1:7, "in other copies w is soft", i. e. marked with rapheh.

ביל ביל — Vid. note on Targum ch. 4:21.

החת במלה אחת "Two accents on one word".

"with zaqeph qaton" in the phrase קמץ בו"ק, "kametz with zaqeph qaton", an irregularity.

נ״א בחמף סגול — "other copies with chateph seghol"; see above בנ״א.

יחיר יחיר " wav is redundant", or "superfluous".

הם א הם, or הם א, for הָבֶר "aleph is wanting".

וני for תוומר, "and the rest", "el cetera".

- כתיב for כחיב, the text written; vid. the Hebrew Grammar.
- ק for קרי, the text read; vid. the Hebrew Grammar.
- לֹית , "there is not" (vid. Chald. Glossary), used by the Masorites to denote a word, which does not occur by itself, or in a certain form more than once.
- 3. In the Masoretic Bibles the following note is appended at the end of Ruth סכום פסוקי דספר רוח שמונים וחמשה י וסימנו בספר אלני : וחציו וחאמר רוח המואביה בס כי אמר אלי: וחציו וחאמר רוח המואביה בס

That is "The number of verses in the Book of Rulh is eighty five, and its symbol (mnemonic word) is n = 80 and n = 5), in ch. 4:1, and its middle is (ch. 2:21) at the words והאמר רות המאביה גם כי אמר אלי".

# § 11. Questions connected with the Book of Ruth.

It is necessary here to make a few remarks on these points, though they must be necessarily brief.

1. As to authorship, it is impossible to discover who was the writer of our book, and the time in which it was com-

5

posed is very uncertain. The mention of David at the end of the book proves that it is not earlier than his time, and from the phraseology in the opening chapter "it came to pass in the days when the judges ruled", it has been not unreasonably inferred that it was after his accession to the throne.

- Dr. S. Davidson in his Introduction to the Old Testament has enumerated several considerations to show that the book must have been composed at a time considerably later than David.
- a. The custom, in redeeming property, for a man to take off his shoe and hand it to his neighbour is mentioned by the writer "in such a way as shews that it had gone out of use in his day. Hence a considerable time must have elapsed between the transaction and its record. Such civil usages are generally laid aside by degrees; and the author must have felt that his contemporaries could not have understood the matter without an explanation."

But, we may be permitted to ask, is not the time, allowed by the book itself, of fully three generations (and those above the average length) quite sufficient for this purpose? — a time in which too, we must not forget, the customs of Israel underwent a considerable change, consequent on the change from the rule of occasional judges, acknowledged only partially, to that of kings, acknowledged by all the tribes alike.

b. The book was probably written to do honour to David, who "must have already attained pre-eminence in the nation's theocratic history". "The glory of his kingdom was established on a permanent basis, which could not be impaired by the poverty of any ancestor, nor the odicusness of her race. On the contrary, that glory would rather be heightened in contrast with the humble origin of a female progeritor, provided she were a God-fearing and virtuous woman".

This reason, however, would be as strong in favour of

the work being composed in David's own time as at any later date.

c. "The language", says Dr. Davidson with many of the German critics, "is of a late and partly Chaldaising type. We admit that this feature is not very marked; but the traces of a late period are discernible. Why they are not more apparent can be accounted for from the not very late date. Examples are לוו להן 1:13, occurring once in Job (30:24), but a Chaldaism; אַבָּן 1:13, סַבְּיָר אָבָי with the feminine termination in 1:20. Though the last two examples are occasionally found in earlier works, their occurrence here in the connexion is significant. אַבָּרְיָר אָבָרְיֹן, אַנָּרְיִר בּ בָּאָר בָּרָיִר אָבָרְיִר אָבָרְיִר אָבָרְיִר אָבָרְיִר אָבָרִיר בּ בִּיִרְרָבְּיִר אָבָרִיר בּ בִּירָבְיִר אָבָרְיִר אָבָר בּ בִּירְבִּיִר אָבִיר בּ בִּירְבִין אַבּיר בּ בִּירְבִין אַבּיר בּ בִּירְבִין אַבּיר בּ בִּירְבִין אַבּיר בּ בּיר בּ בִּיר בּ בִּיר בָּיִר בְּיִר אָבְיר בּ בַּיר בָּיִר בְּיִר בְּיִר בָּיִר בַּיִר בּ בַּיִר בַּיִר בָּיִר בָּיִר בָּיִר בָּיִר בָּיִר בָּיִר בְּיִר בָּיִר בָּיִר בָּיִר בְּיִר בָּיִר בְּיִר בָּיִר בָּיִר בּ בַּיִר בּיִר בְּיִר בָּיִר בְּיִר בָּיִר בְּיִר בָּיִר בְּיִר בָּיִר בּיִר בְּיִר בְּיִר בִּיִר בִּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בִּיִר בִייִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בָּיִר בִּיר בְּיִר בְיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בִּיר בּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיר בִּיי בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִר בְּיִי בְּיִי בְּי בְּיִר בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִר בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּי בְּיבְר בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּי בְּיִי בְיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְיִי בְי

We have given this passage in full as it places the case for the late character of the language in the strongest light, and contains the arguments adduced by Bertheau and others. But in the first case, we maintain that there is no occasion whatever to regard יָהוֹ as a Chaldaism (vid. our comment), and the Chaldee להן has, not at all improbably, a somewhat different origin (vid. Ges. Lex. s. v.). The relevancy of the reference to Job is by no means unquestioned. It is, we admit, clear that the verb yet must be explained from the Chaldee, as it occurs nowhere else in the Hebrew we possess. But we doubt altogether the validity of the conclusions drawn from this premiss (1), that therefore it is a Chaldaism, and (2) that that fact establishes a late date of the work. For, in the first place, the custom alluded to in the verb (vid. comm.) was one common to the orientals; secondly, we have too few remains of ancient Hebrew to justify a conclusion drawn merely from

want of examples; and thirdly, individual Chaldaisms, as they are termed, occur in all the books, and if such are sufficient to prove lateness of date, then we have no ancient Hebrew at all, with the exception a few fragments, - a conclusion at which many critics have actually arrived, but which, we submit, is based upon a manifest petitio principii. קים, the piel of קים, does, it is true, occur principally in the later books, and is, we think, a much better example of a true Chaldaism, than either of the preceding. It is suspicious but not absolutely conclusive, as it occurs in the earlier works. We are inclined to assign little weight to the termination א - in מָרָא, and both ה - and א - and א are instances of a scriptio plena, as to which we doubt much whether it can go back to the time before the captivity. מרגלות and the phrase נַשַּׁא נַשִׁים are simply suspicious because they occur also in the later writers, but no cause can be assigned why they might not have occurred in the earlier also, if the Hebrew literature which was preserved had been more extensive. The phrase אָנָה בָּ and the word מִקְרָה both occur in writings of the early age. פּלנִי אַלְמֹנִי ought never to have been inserted in a catalogue of suspected words.

With respect to the unusual grammatical forms mentioned by Dr. Davidson, it appears to us that they are rather to be taken as indications of an early than of a late date. We suspect that the comparative absence of such archaisms, as they are called, throughout the Biblical books, is to be ascribed to a gradual modernization of the old forms produced by the scribes, and adopted by the early scholars. The preadings are in general modernizations of a still later period. Even at the present day an Arab copyist often makes no scruple of modifying old forms, and even of substituting more common words; and there is no reason why this process should not have gradually gone on in copying books not designed for

the use of the priesthood only, but for the information and edification of the whole Israelitish nation. The scrupulous fidelity of the Jewish scribes, so frequently spoken of, is entirely of a modern growth. As they exist at present, there is too suspicious an agreement between the grammatical forms of all the books not to suggest to the mind that the forms of the words have undergone, almost imperceptibly, various changes from time to time.

d. The language of the book agrees with that of some others. "Thus, as Dr. Davidson remarks, "the formula used in swearing בֹּה יַעָשֵׁה thus shall do, &c., 1:17, occurs only in the books of Samuel and Kings; וַמֵּהֹם כָּל הָעִיר, 1:19, comp. 1 Kings 1:45; נַמָּהֹם בָּל הַעִּיר אַנָן 4:4, comp. 1 Sam. 22:8, 17; 2 Sam. 7:27; 4:15, comp. 1 Sam. 1:8."

The similarity between the books of Samuel and that of Ruth has led to the opinion that they had a common author. Nor is this unlikely. Theories of authorship on a far less solid basis have found favour among critics. Dr. Davidson indeed considers this "a hasty inference", and remarks as conclusive on the other side, that "there is in Ruth a want of the prophetic tone and manner. Events are not looked at in their connexion as cause and effect. The theocratic aspect is not prominent". These objections do not appear to us conclusive as we cannot see what scope there was for expressing "the prophetic tone and manner", or peculiar notions of causality, in such a simple and ungarnished tale as that contained in our book.

Ewald's opinion that the use of שַׁרֵּי instead of אֵל שַׁרֵּי in ch. 1:20 became possible by the great example of Job, who thus frequently uses it, is an instance of how theories can be raised on very slender foundations. It might well be argued that the very use of it thus in Job proved, or rendered probable,

its use for some ages before, and the instances of Gen. 49:25 and Numb. 24:4, 16, seem to be conclusive on this point. It is however little better than trifling to theorise either way with absolutely no tangible basis.

e. Davidson further notes that "the book appears to have preceded Deuteronomy in which (25:5—10) the levirate is prescribed by law. Here it is spoken of in a way to imply that it rested upon custom, not law".

We cannot coincide with this. Not one word is said about custom on this point, no more than about law, and we incline to think that it rather suggests the latter than the former. Impressions however will differ on this point, according as the reader believes or not in the early date of Deuteronomy.

"The result", writes Dr. Davidson, "of the most searching examination points to the time of Hezekiah as that in which the writer lived". The premisses on which this conclusion is based are before the reader, and perhaps they may fail to satisfy him, as they have failed to satisfy us. We cannot see any cogent reason for supposing the book to have been written later than the time of David, which whose name the genealogy which closes the book concludes.

- 2. With regard to the time of the events narrated all that can be known with certainty is that they took place during the time of the Judges, and towards the conclusion of that era, Ruth having lived about one hundred years before David All attempts to ascertain more particularly the time or occasion of the famine which caused Elimelek and No'omi to emigrate to the country of Moab are idle and vain, and can only result in baseless hypotheses.
- 3. The genealogy at the close of the work presents some peculiar difficulties. Nahshon the son of Amminadab mentioned in it was the prince of the tribe of Judah at the time of the

erection of the tabernacle in the wilderness (Numb. 7), so that we have upwards of 450 years spanned by four generations. To solve this difficulty by the assertion that each of the individuals composing them begat a son when he was an hundred years old is monstrous and incredible. There are then two other possible solutions, either the genealogy is incomplete, or the chronology of the Judges is wrong.

The former is the conclusion arrived at by many critics of various schools, among whom we may name Dr. S. Davidson. On this hypothesis the imperfection may be explained either by supposing that the writer's sources of information were incomplete; or that he designedly passed over the names of several unimportant persons, it being not unusual in genealogical tables to mention only the principal persons; or lastly, the names of other persons inserted in the genealogy may have been lost in the lapse of ages.

The number of names thus supposed to have been omitted has been variously estimated at four, six, nine or ten; and to cover the required period of nearly 500 years, the higher estimate does not appear exorbitant.

To this opinion there are however several objections. Not to speak of the repeated occurrence of the identical genealogy in the Sacred Writings, an examination of the contemporary genealogies tends strongly to confirm the correctness of our writer. Bearing in mind that Judah was far advanced in years when he begat Pharez, Obed when he begat Jesse, and Jesse when he begat David, we find several genealogies in Chronicles (those of Zadok, Heman, Ahimoth, Asaph, and Ethan), the longest of which contains 15 (or at the highest 16 names, one name being doubtful in the line of Asaph), and the shortest 14, as contrasted with 11 in the line of David, a circumstance which might have expected from the fact noted above.

Lord A. Hervey in his interesting work On the Gencalogies of our Lord and Saviour Jesus Christ has shewn that there are even other genealogies which tend to corroborate the above conclusion, and hence, if the genealogy given in the Book of Ruth be considered as too short, the same verdict must be recorded in the case of all the other concurring genealogies.

If then this hypothesis be abandoned, we are driven to conclude that the chronology of Judges &c. is incorrect, and to surmise that the period of 450 years, assigned to the government of the Judges, is nearly 200 years in excess of the fact.

The objection to this is not so much the number of years assigned to the various judges, and to the rests from war, in the Book of Judges (for these could be materially lessened by regarding, as seems to have been the fact, many of those periods to be expressed only in round numbers, and to be collateral with one another), but rather is derived from the three specific dates given in Judges 11:26, 1 Kings 6:1, and Acts 13:20. The period assigned in the latter passage does not coincide with that given in the second named scripture, and can easily be explained on the natural supposition that the Apostle, in matters unimportant to his argument, followed for convenience sake the common opinion of his countrymen.

In the other two passages we must have recourse to the notion of supposing some early mistakes in the Mss., but a full discussion of these points would take up too much space here, and I must refer to Lord Arthur Hervey's work named above, in which the student will find the subject discussed in a candid and yet believing spirit. No one need be alarmed at chronological and genealogical difficulties in books which have been transmitted to us through so many ages, and such

difficulties ought not, in my opinion, to raise doubts as the Divine inspiration of those Scriptures in which they so naturally occur.

4. On the place of the Book in the Canon, I cannot do better than quote from Dr. Davidson's Introduction.

"Many believe that the book before us was originally connected with that of Judges, of which it formed an integral part, as much so as chaps, 17 — 21. But it cannot be shewn, with any probability, that it was as closely connected with Judges as these last chapters. It is likely that it was simply put after the Judges. Josephus regards them as one book, the whole number of canonical books, twenty-two, requiring this mode of reckoning. Melito of Sardis testifies that the Jews of his day counted them together; Origen appeals to the tradition of the Jews in favour of the same fact; and in Jerome's day the prevailing reckoning proceeded on the same assumption, through some counted them separately. Such traditions do not reach up to a high antiquity. Nor is Jewish tradition unanimous on the point. In the Talmud, indeed, Ruth occupies the first place among the Ktubim immediately before the Psalms. In Hebrew Mss. again, it stands among the five Megilloth, immediately following Canticles [but not always, its place is variable, compare even our own list of Mss. in § 7]. Thus it was afterwards taken out of its original place, and now forms one of the twenty-four books into which the Old Testament has been divided by a constant Jewish tradition since the Talmudic time. The Septuagint translators reckon the book to that of Judges without a separate title. In modern times Luther restored it to its original place."

# § 12. Conclusion.

And now in concluding this work, the labour of which has been carried on for nearly two years in various intervals of leisure during the prosecution of the more direct work of the ministry (and therefore often laid aside for weeks together), I have to acknowledge (as before in my *Genesis*) my obligations to my valued friend Dr. Wm. Wright of the British Museum, under whom I had the advantage of studying when he was Professor of Arabic in the University of Dublin. He has very kindly assisted me in the revision of the proofsheets of this work, in the correction of the Arabic version, and on many occasions by his ever ready advice and counsel.

The Rev. Professor Davidson of Edinburgh has kindly assisted me by revising the notes on the Hebrew accentuation, a revision which was the more valuable inasmuch as his own handbook on the subject is the work to which I have referred in those notes.

Dr. M. M. Kalisch has also afforded me information on several points, which I have made use of in my notes on the Targum.

I must likewise express my obligations to the Rev. R. Payne Smith of the Bodleian Library, Oxford, whose assistance and advice was several times of considerable use to me while collating Mss. at Oxford.

My printer Mr. Lorck of Leipzig has also taken considerable care in the execution of the work, and although there are some failures of type, they are comparatively few and unimportant (vid. the errata). The Hebrew type which has been used is remarkably clear and well cut.

I earnestly trust that the little work now sent forth may be useful to many a student of Hebrew in his attempts to gain an insight into the language in which the earliest revelations of God are inshrined, and if my humble labours shall be conducive in any way to such a result it will be a source of great satisfaction to me.

Dresden, March 12th 1864.

# COMMENTARY.

# Chap. I.

1. יוהי. The usual phrase used in the commencement of a work, serving to connect it with the preceding times. On form vid. Ges. § 74. rem. 3 e, Kalisch § LXVII. 15. c. On the impersonal use of the 3rd pers. Ges. § 134. 2, Kal § 101. 1. On the י vid. Ges. § 126 b. 2., Kal. § 95. 1. בימי On the dagh. vid. Ges. § 21. 1. Kal. § 5. 7. c; on the noun vid. Ges. § 94. 2, Kal. § XXXII. שפט השפטי The inf. const. used as a noun in genitive, and followed by its own participial noun in same case; vid. Ges. § 129. 1. b, K. § 98. 1. בארץ. On the ב vid. Ges. § 35. rem. 2. and comp. 2. B, Kalisch § 21. 4. 5. On ארץ vid. G. § 83. 11. and § 91. 6; and on the pause G. § 29. 4. a, K. § 13. 1. וילך. Vid. Ges. § 68. rem. 8. and § 126 b. 1, Kal. § LVII. 7, LXIV. 17. and § 95. 2. איש stands for אָנשׁ; cognate are إِنْسُ the collective إِنْسَانٌ, the collective إِنْسَانٌ, the collective mankind, Aeth. אז' ans. The vowel in איש is lengthened to compensate for the loss of the middle radical, as a final letter without a vowel cannot be doubled in Hebrew; but the doubling regularly appears in the fem. אָשָׁהְ (Aeth. אֹאָשִׁרֹם). The plur. of אָלָשִׁים אַ from the regular singular (not used). Comp. בְּנָת for בָּנָת, the loss of the nun causing the doubling in בָּנוֹת. plur. בַּנוֹת.

מבית לחם יי vid. G. § 100. 1. rem. and § 151. 3. c, K. § 105. 4. On כיח vid. G. § 94. 2, K. § 32. 6. On its derivation vid. Ges. Lex. Man. and Thes. (add. p. 75.) בית לחם is a compound proper name of a town situated in the tribe of Judah, so called to distinguish it from a town of the same name belonging to the tribe of Zebulon, mentioned Josh. 19: 15. It is also styled בית לחם אַפַרתה, Micah 5: 1 as it was anciently called Ephrata (Gen. 35: 19), which name appears also to have comprehended the surrounding country; so Eusebius: Ἐφραθά, χώρα Βηθλεέμ לגור בשרי מואב. On the const. vid. G. τῆς πόλεως Δαβίδ. § 45. 3, K. § 98. 1. Our A. V. rendering "to sojourn" expresses correctly the meaning of the verb, which signifies to tarry as a stranger in a place. שׁרי is generally viewed as the plur const. of שַׁרֵה. So Rosenmüller and Gesenius, in Thes., comp. his Gr. § 91.9 and § 84. v K. § 31. class vi. Very many Mss. read בָּשֹׁרֶה, which is indisputably singular. Some even have בשׁרָה, a less correct form. Ewald, however, with whom Maurer coincides, considers that שורי comes from the ancient שַׁרֵי (Is. 56: 9, Ps. 96: 12) which is identical in meaning with שָׁרֵה. Compare also די, sufficiency, const. יוֹן; יוֹן life, const. ווֹץ; אוֹן, a valley, const. אַנא, The יים is not a plural ending, as long ago shewn by Ibn Ezra from Ps. 96: 12, but is, as Gesenius remarks, identical with the common Arabic termination & -, corresponding to the Heb. הי, as أُولَى אֵלֶּה , لُبْنَى , לְבְנֶה. meet with no clear instance of שַׂרֵי in Ruth, and on the other hand שָּׁרֵי is very common. Bertheau agrees with Ewald in viewing שָּׁרֵי as a singular, but considers it only as another mode of writing שִׁרֵּה (from שָּׁרֵה), which occurs also in our book in v. 6 of this chapter and in ch 4: 3. Compare Gen. 36: 35 שִּׁרֵה מוֹאָב. The original '— often reappears before suffixes, as בַּרְאֵיהָה, Cant. 2: 14, בַּאַרֵה מוֹאָב Ezek. 1: 16, vid. Ges. § 91. 9. rem. All the ancient versions express the word in the singular number, but this does not prove that they read שֵּׁר. The Syr. has בּוֹלֵי (בּבּוֹל (בּוֹל (בּבּוֹל (בּבוֹל (בּבּוֹל (בּבּוֹל (בּבּוֹל (בּוֹל (בּבוֹל

2. שם האיש א' On the om. of the article with שם vid. Ges. § 108. 2, Kal. § 83. 13; and on the om. of the substantive verb G. § 141. 1. Elimelek was a descendant of Nahshon, the prince of the tribe of Judah (Numb. 1: 7). Comp. ch. 2: 3, and ch. 4: 20. Josephus badly expresses the name by 'Αβιμέλιχος, which is sometimes found also in the LXX. cod. Alex. and the Syr. Hex. ישם אשתו כי On the om. of the article here, vid. Ges. § 108. 2, K. § 83. 13. נעמי is No'omi, not Naomi, as our A. V., perhaps after the Latin transl. of Tremellius and Junius (Nahomi), has incorrectly written this name. LXX. Νωεμίν, Vulg. Noemi. Syr. كُيْفِك, Arab. نَعْبَا. It signifies "my pleasure", or "delight", being the segholate נעם with the suff. ישם שני ב' מחלון וכ' ...י. Vid. Ges. § 112. 1, and § 118. 1. a, and K. § 90. 2. c. The names of these children seem to have been given to them on account of the sad condition of the land at the time, מחלון signifying sickness, and כליון destruction. On their forms vid. Ges. § 83. 15. מפרחים. On the form vid. Ges. § 85. rem. 5. Ephratah was an ancient name of Bethlehem (Gen. 35:19,

and 48: 7, comp. also Ruth 4: 11), and it was also called אברתה Micab. 5: 1. From a comparison of Ps. 132: 6 with 1 Sam. 17: 12, and with vv. 1, 2. of our chapter, it would appear that some considerable district around Bethlehem was known by the name of Ephratah. Rosenmüller considers that this district must have embraced Jerusalem, and, if so, also Bethshemesh and Kirjath Jearim. Not only, however, were the dwellers in this locality styled Ephrathites, but the Ephraimites were also called by the same name. Vid. Judges 12: 5. 1 Sam. 1: 1, 1 Kings 11: 26. In the latter case אַפַרָהָי is the gentilic adj. from אפרים, while in the former it is ים לי מבית לי Vid. Ges. § 151. 3. c, and derived from אפרתה. ויבאו שרי מואב. Vid. on the verb, Ges. § 126b. 1, K. § 95. 2, on the accus. G. § 116. 1, K. § 86. 4. e, and on the absence of the article as before. ויהיו שם. Lit. "and they were there", i. e. "abode there". Comp. v. 7, and 1 Sam. 25: 7. The Targum, for the purpose of magnifying the ancestry of David, adds here: יַהַוּו חַפַּן רופִּילִין. "and were there as princes".

3. וימח אלימלך. On the form of the verb vid. G. § 71. rem. 4, K. § 65. paradigm. וחשאר וגוי On form vid. Ges. § 50. 1, K. § 43. 6, and on the construction, Ges. § 145. 2, K. § 77. 20. b. אווי vid. Introd. ושני בניו ושני בניו ושני בניו וייני ושני בניו וייני בניו וייני וייני ווייני בניו וייני ווייני ווייני ווייני ווייני בניו ווייני ווייני בניו ווייני וו

4. משאו להם נשים על יישאו יישאו להם נשים על Ges. § 65. 2, K. § 63. 1; and on the omission of the daghesh forte G. § 20. 3. b., and rem., K. § 5. 5. On נשים vid. G. § 94. 2, K. § 32. 5, and comp. n. on איש in v. 1. The phrase לו אשה or frequently to be met with in later writers, as 2 Chr. 11: 21, 13: 21, Ezr. 10: 44, but in the earlier books it is found not only in our passage, but also in Judges: 21: 23. The Targum paraphrases the passage: "and they transgressed the decree of the Lord and married foreign wives of the

daughters of Moab". This opinion has been adopted by very many commentators both Jewish and Christian, who have held that the intermarriage here mentioned was unlawful according to the Law of Moses. Rosenmüller, however, maintains a contrary opinion, remarking that the passage cited from Deut. 7: 1-3 is inconclusive, inasmuch as it merely forbids intermarriage with the Canaanitish nations, and with no others. Even the law in Deut. 23: 3, 4 merely prohibits the Ammonites and Moabites to the tenth generation from the enjoyment of the privileges given to the Israelites, and says nothing concerning intermarriage; and if it was lawful to marry any foreign woman captured in war (Deut. 21: 10, 11), why should this have been unlawful in time of peace? But though such intermarriages were not exactly forbidden, the strong feeling of the Israelites evidently founded on the Law, may be seen in Ezra 9: 1, Neh. 13: 23 segg., notwithstanding what Bertheau cites from the Midrash Tillim in reference to Deut. 23: 3. 4: "traditum ferunt Judaei, Ammonitam et Moabitam quidem semper fuisse interdictos, at feminas eorum statim permissas." מאביות. vid. Ges. § 85. 2. עם האחת עי On the article vid. Ges. § 109. 1, rem. 5. K. § 83. 13; on the numeral vid. G. § 95. 1, K. § 90. 1; and on the const. G. § 141. 1. ערפה Hiller and Simonis consider this name to be identical with עָפָרָה, a hind, the letters being transposed; but Gesenius regards it rather as equivalent to the Arab. עֹרֶף, a mane. עֹרֶף in Hebrew means the neck, and ערפה might be viewed as a feminine of the same signification. It may, however, be more suitable, as the name of a female, to regard it as identical with the Arab. عُرُفٌ in the sense of liberality. השנית. On the ordinal vid. G. § 96, and K. § 36. רוֹת. Either to be considered as a contraction for אוֹת. appearance, beauty, or, still better, as a contraction for ק'עור, a female friend, or as an abstract, friendship. The latter is supported by the authority of the Syr. vss., which have خصف. Mahlon who was married to Ruth was the elder, and Chilyon who married Orpah the younger of the two, as is clear from a comparison of ch. 1: 2, and ch. 4: 9, 10. בעשר שנים. About ten years; comp. ch. 2: 16. On the construction vid. Ges. § 118. 2, K. § 90. 2. c.

5. יומחו גם שניהם וגרי. On the verb vid. Ges. § 71. K. § 65. On the const. vid. Ges. § 126b 1, K. § 95. 2. "And also the two of them died, viz. Mahlon and Chilyon." The בו carries us back to v. 3, where the death of Elimelek is stated to have occurred. On the apposition vid. Ges. § 111. 1. וועאר ה' מ' וגרי ווי. In v. 3. the simple meaning "was left" suits the context, but here the construction is changed by the use of the ובי "was left from", i. e. "was bereaved of". On the pointing of the ובי vid. Ges. §. 100. 1. rem., K. § 16. 1. b, and § 5. 2.

6. חוקם הוא וכלחיה. On the form החוף vid. Ges. § 71. rem. 4, K. § 65 paradigm. On const. G. § 126. 2. d, K. § 49. 3, and § 95. 2. On אוח vid. remarks in Introd. We must understand המשל after וכלחיה, as אוה and כלחיה cannot be regarded as both nominatives to המשל (according to G. § 145. 2, K. § 77. 20. a), for the following verbs שמעה prove that the subject of all is Noomi alone. כלה Syr. בבבי , signifies both a bride, and a daughter-in-law. The name was so given because of the crown wherewith the bride was adorned on the day of her espousals. Compare המשר שמעה הואל, אולה של Syr. וחשב Vid. note on v. 1. המשר מואב to be connected with the preceding האו intervene, as expressive of one idea, "she arose in order to return from the land of Moab." On the construction vid.

G. § 139. 3, K. § 103. 2, and comp. Gen. 26: 18, Hos. 1: 6; 9: 9, 1 Chr. 13: 2. Vulg. correctly: et surrexit ut in patriam pergeret. Bertheau, however, maintains that it is expressly said in this verse, that Noomi and her two daughters-in-law set out on the return journey from Moab to the as nomi-and of Israel, viewing both הוא, or הוא, and כלחיה as nominatives to ויקם and וחשב, but the following שמעה is an objection to this view. From the subsequent narrative, however, it appears that 'Orpāh as well as Ruth accompanied her mother-in-law for some portion of the way. יהוה. Vid. Introd. and my Genesis, Pref. p. XXI. לחת להם להם . On the const. vid. Ges. § 129. 2, and § 130. 1, K. § 98. 1. 2. 5. form of not vid. G. § 65. rem. 3, K. § XLVII. 3; and on the pointing of the ל both in לתם and לחם vid. G. § 100. 2. c, K. § 11. 6. The plural suffix in one is used because וש is collective.

אשר הי. Vid. Ges. § 121. 1, K. § 80. 1. On dagh. euph. in vid. Ges. § 121. 1, K. § 80. 1. On dagh. euph. in vid. G. § 20. 2. a, K. § 5. 6. ישמה. Vid. Ges. § 118. 1. a, K. § 90. 2. c; and on the pointing of the 1 G. § 102., 2. b, K. § 4. 6. c. The daghesh in האפים appears to have arisen in this manner: The full form was ישמה (Arab. שמה), from which arose first ישמה (Arab. ישמה), from which arose first ישמה), from which arose first ישמה (Arab. ישמה), from which arose first ישמה), from which arose first ישמה), from which arose fir

8. חאמר On form vid. Ges. § 67. 1, K. § 58. 5. לכנה שבנה. On these forms vid. Ges. § 68. 1. and rem. 8. and § 71, K. § 64. 12 and § 65. אינה לבית אמה "Each to the house of her mother." As the Hebrew has no peculiar pronoun to express each, it expresses it by means of איש, if the subject he masculine, and by אישה, if it be feminine; these forms are also used in reference to inanimate objects according to their respective genders. Comp. Gen. 13: 11, Exod. 26: 3, and vid. Ges. § 122. rem. 1 and 4, K. § 82. 9, 12. Various reasons are assigned by commentators why Noomi should have directed her daughters-in-law to return each to the house of her mother, and not rather have mentioned the house of their fathers. That Ruth's father, at least, was living may not unfairly be inferred from ch. 2: 11. Some think, that the mother's house was specified, because the daughters used to reside with their mothers in tents, apart from those So Schulz, Maurer, Bertheau. Others, as Carpzov and Rosenmüller, consider that No'omi spoke quite naturally, because the daughters would feel greater affection for their mothers than for their fathers. יעשה יי וגו׳ "May Jehovah grant to you mercy." Impf. taken optatively; vid. Ges. § 125. 3. b, K. § 94. 9. The קרי has יצש has יצש , the more usual form (vid. G. § 126. 2 and Kalisch as before), but the correction is not necessary. עמכן with a masc. suffix for אַמַכן. So vv. 9. 11, 13, 19, 22. On this confusion of gender vid. Ges. § 119. 6. rem. 1, Kalisch § 77. 21. 2; and comp. Gen. 26: 18, 31: 9, 32: 16, 33: 13, 41: 23, Exod. 1: 21, Judges 19: 24, 21: 22, &c. So later in this verse עשיתם (Kalisch, § 77. 21. 4).

9. יחן יהוה לכם. On form of יחן, vid. Ges § 65. 2. Kal. § 63. 1 and LXIII. 7. and the refs. on יעשה in verse 8. ומצאן ועשה On the pointing of the יעשה vid. Ges. § 102. 2. rem, K. § 4. 6. c.

on const. vid. G. § 127. 1, K. § 99. 1. מצאן is simply a common scriptio defectiva for מָצֵאנָה, the normal form in verbs ליא. The cases קראן and קראן, cited by Maurer, stand on a quite different footing; vid. Ges. § 46. rem. 3, K. § XXXIX. 4. c. מצא ומנחה, to find rest. Comp. Jer. 45: 3, Lam. 1: 3 The phrase here is nearly equivalent to (Jer. 6: 16). מצא שלום in Cant. 8: 20 used with reference to a woman finding a husband. Vid. Ges. Thes. p. 813. ס אשה בית אישה. On this use of אשה see note on former verse. בית is not to be regarded as if for בכיח, but as an accus. of place; vid. Ges. § 116. 1, K. § 86. 4. e. Comp. Gen. 12: 15, 24: 23, Exod. 23: וחשק להן. And she kissed them; according to the usual custom in bidding farewell. Comp. Gen. 31: 28, 2. Sam. 19: 40, 1 Kings 19: 20. יושאן וגוי Comp. v. 14 and Gen. 27: 38, 29: 11. Numb. 14: 1. &c. On וחשאן let the student carefully read Ges. § 65, Kalisch § 63; on חבכין, G. § 74, K. § 67; and on the noun 517, Ges. § 84. 4, and § 91. 1.

10. והאמרן לה כי Vid. Ges. § 67. 1, K. § 58. 5. And they said to her, we will return with thee &c. יב is not to be translated here, as it is used like the Gr. öti (in Plato and N. T.) and Syr. ? (vid. Hoffmann. Gram. Syr. § 149. 5) merely to introduce the direct speech; vid. K. § 107. 2. Comp. Gen. 29: 32, כי אמרה כי ראה יהוה בעניי, for she said, Jehovah hath looked upon my affliction, v. 33. יה אמר כי שמע יי וני אל אל הוא הואמר כי שמע יי וני ג. 33. 12, 1. Sam. 10: 19, 1 Kings 11: 22. It is therefore unnecessary to seek for any other meaning for '>, though some would render it by certainly: "we will certainly return with thee", referring to 1 Sam. 14: 39, 44, which passages, however, may come under the above remark. Others, as Tremellius and Junius, take, '> in its causal signification: dicebant ei, non abibimus, nam tecum revertemur ad populum tuum. Rosen-

müller takes 'D in an adversative sense, "but", which, he remarks, "accommodatissimum est tristi mulierum affectui, qui abrupta verba et renuentes particulas amat." Geddes' version "nay, let us go with thee unto thy people" is not to be followed.

11. העור־לי. On העור־לי. Ges. § 98. 4 and § 150. 2. rem. Kalisch § 20. 4 and §. 81. 8. בְּמִעִי The metheg is used here to denote that the sheva should be pronounced almost as a regular short vowel, nearly as a. Comp. בְּמִילְהַ Ps. 2: 3, בְּיִלְּיִלְּהַ Ps. 49: 12, בַּרִּיתַיִּהַ Ps. 101: 5, שֵׁמִעְרָשָּׁ, Zech. 3: 8, and vid. Ges. § 16. 2. b. Kalisch § X. 3. b and § IV. 3. b. Metheg in such cases is termed ga'ya (written sometimes gaiah) by some writers, Ges. § 16. 2. b. rem. But some writers employ this term for metheg everywhere, distinguishing the different kinds as heavy and light; vid. Kalisch note g to the above reference.

והיין. On constr. vid. Ges. § 124. 5, Kalisch § 96. 8. In the speech of No'omi there is a reference to the law of the levirate, according to which a brother was bound to marry the widow of his brother who might have died without children. Deut. 25: 5, comp. Gen. 38: 8, &c. Carpzov, followed by Rosenmüller and others, denies this reference, urging as fatal to it (1) that the law does not speak of brothers from the same mother, but of brothers from the same parents or at least from the same father; (2) that the law did not refer to brothers who might not have been born until after their brother's death. To these Bertheau replies that according to this verse No'omi asserts in the first place that she was not with child by her deceased husband, and afterwards that she was not likely to have any more children, and that, although the law might not have expressly enjoined the duty of the levirate on brothers born after their brother's death, yet that custom had extended the law even to persons less closely

connected. Comp. chap. 4 of our book. As to the ancient vss. we may note that the LXX. is literal, the Vulg. more paraphrastic: num ultra habeo filios in utero meo, ut viros ex me sperare possitis? The Syr. is المُحْدُ اللهُ عَنْ اللهُ الل

12. מהיות ל' On the pointing of the אָ vid. Ges. § 100. 1. rem., K. § 16. 2. On the constr. vid. Ges. § 129. 2, K. § 98. 2. 3. The phrase הַיָּה לְ frequently signifies to belong to, to possess. Thus Exod. 20: 3, א ההיה לך אלהים אחרים וגר (there shall not be to thee any strange gods, i. e. thou shalt not possess them. Vid. Ges. Lex.

יכי אמרחי. "For should I say &c.?" On this use of the perf. vid. Ges. § 124. 5, K. § 96. 8. יב וא בוה is perhaps best taken here in its ordinary signification, the clause כי וקנחי מ' לאיש. being viewed, with Maurer &c., as well as כי וקנחי מ' לאיש. The entire sentence is thus to be translated: "Return my daughters, go (scil. to your own people, as the Targum has it), for I am too old to have a husband, for should I say &c."

ציים. Prop. a subst. being, used commonly as the verb substantive, without distinction of number, person or tense, there is. A form איי occurs in 2 Sam. 14: 19, Mich. 6: 10. Chald. אִיה, bibl. Chald. אִיה, Syr. בוּ, Arab. בוֹּ, סׁבּאה, bibl. Chald. אִיה, אִיה, אִיה, bibl. Chald. אִיה, אִיה, אִיה, סׁבּאה, אַרָּה, בּיִּה, אַרָּה, בּיִּה, אַרָּה, אַרִּה, אַרָּה, אַרָּה, אַרָּה, אַרָּה, אַרָּה, אַרָּה, אַרָּה, אַרִּה, אַרָּה, אַרְהּה, אַרָּה, אַרְה, אַרָּה, אַרְה, אַרָּה, אַרָּה, אַרְה, אַרָּה, אַרָּה, אַרָּה, אַרָּה, אַרָּה, אַרָּה, אַרְה, אַרְה

Kalisch § 25. 4, and Wright's Arab. Gram. § 308. gen. rem. עלרחי. Vid. refs. on כי אמרחי above. The Vulg. renders the passage: "jam enim senectute confecta sum, nec apta vinculo conjugali etiamsi possem hoc nocte concipere et parere filios".

13. הלהן. On the interrogative הלהן. refs. on v. 11. As the masculine pronoun is often used instead of the feminine in this chapter, some critics, following Ibn Ezra, consider that the feminine suffix is used here for the masculine, and that the reference is made to the sons, mentioned in the preceding verse: "For them would you wait until they were grown up?" The ancient vss. seem to have adopted this view of הלהן. But Maurer, Rosenmüller, Gesenius, in Thes., Bertheau, &c., more correctly view the feminine suffix as being used here as a neuter, which is very common, being taken adverbially as therefore: "would you therefore wait until they were grown up?" When used in its more strictly pronominal character it is usually pointed לָּהֵוּן, as above in v. 9.

השברנה. On the use of the future here vid. Ges. § 125. 2, K. § 94. 13.

ער אישר. Until that = until. Ges. § 152. 2. c, Kalisch § 71. 1. הלהן העונה לכלחי וגוי Vid. Ges. § 125. 5, K. § 94. 14. יגרלו. Would you therefore shut yourselves up so as not to have a husband? On לכלחי vid. Ges. § 149. 1. rem. near the end, K. § 106. 3. c. The verb ענן does not occur elsewhere in Hebrew. From the Chald. ענן, to keep back, in Pael to shut up in prison, it is plain that it signifies to be shut up, and here in niphal ought to be taken reflexively. Buxtorf would render the word retardabitis vos ipsas, or morabimini; similarly Vatablus, numquid retardabimini quominus nubatis? But the Talmudists, according to Kimchi, used to call a woman who had no husband (אשה הישכת כלא כעל) by the



term עוונה. Le Clerc also remarks that, as virgins before their marriage lived in seclusion, so widows who were betrothed to children, while waiting for their coming of age, should keep themselves at home, lest any suspicion should attach to them. מעננה is put for מעננה, comp. Ps. 71: 23 מרננה for הַּרְנַנָּה, Isaiah 60: 4 הַאַמָנָה for האַמָנָה. Vid. on form also Kalisch § XLIII. 6 and XLVII. 1. c. Some Mss. have הענינה which reading Gesenius considers to have arisen from a mistaken idea that the root was עגה, which Kimchi disproves. Many Mss. read העננה from ענה to be afflicted. The LXX. render: η αὐτοῖς κατασχεθήσεσθε τοῦ μη γενέσθαι ἀνδρί; will you be kept back by them from marrying? which seems to be the meaning of the Greek rather than as Rosenmüller would explain it: "aut illis, illorum in gratiam, vos continebitis?" The Vulg. renders the entire passage very freely: "si eos expectare velitis, donec crescant, et annos pubertatis impleant, ante eritis vetulae quam nubatis." Syr. کُوتُّن کُے کُو , and will you be hindered from being married? אל בנחי. Vid. Ges. § 149. 1. rem., K. § 106. 3. a. כי מר לי מ' מכם. "For it is far more bitter to me than to you" i.e. my lot is more bitter than yours (comp. v. 20), inasmuch as I have lost both husband and sons, and am totally destitute, but you have only lost your husbands. On this mode of expressing the comparative vid. Ges. § 117. 1, K. § 89. 1. (מַבֶּם for מָבֶּם vid. n. on. v. 8.) The same construction occurs in Gen. 19: 9 אָחָה נָרֵע לְּךְ מֶהֶם, now will we deal worse with thee than with them. The Syr. has similarly understood the passage, کند کا ایک کید کا So Drusius, Rosenmüller and Maurer; as also Tremellius and Junius, who however explain the passage somewhat differently: it may be a trial to you to leave me, but it is a still greater trial to me to be deprived of you; but it must be done, since the

hand of the Lord has gone against me. Bertheau, Gesenius, and others agree with the rendering of our A. V. it grieveth me much for your sakes that the hand of the Lord &c." Rosenmüller contends that if such was the sense of the passage, עֵלֵיכֶם or עליכן would have been used (instead of מָבֶם), as in 2 Sam. 1: 26, צר לי עליד, I am distressed for thee; but אָר is no doubt used in the signification of "for the sake of" after verbs of rejoicing, as Prov. 5: 18, שַׁמָח מאשה נעוריף, rejoice on account of the wife of thy youth (where however some Mss. read =), Eccl. 2: 10. בִּי לְבִי שַׂמֵחַ מְבַּל־עַמֵלִי, for my heart rejoiced on account of all my labour; also after verbs of complaining, Exod. 2: 23; blushing, Mich. 7: 16. The LXX. also take it in this sense, ὅτι ἐπιμράνθη μοι ὑπὲρ ὑμᾶς. Vulg. freely: "nolite, quæso, filiæ meæ quia vestra angustia magis me premit, et egressa est manus Domini contra me." כי יצאה כי יד יהוה. The particle בְ is here used in the sense of against; comp. Gen. 16: 12, ובל וור כל בו , his hand against every one and every one's hand against him; so 1 Sam. 29: 9, 2 Sam. 24: 17. On the omission of the article in "יד vid. Ges. § 108. 2, K. § 83. 13.

 is בּבּׁבּׁ, Aeth. אֹפְר: The masc. אַ a father-in-law, is also in Arab. בֹּבּ, Aeth. אֹפְי: Sam. אַבּן. We cannot agree with Houbigant and Dathe that this verse probably closed originally with אָלְינָהוּ אֶלִינְהוּ אָלִינְהוּ, inasmuch as the vss. do not agree altogether in their readings; vid. var. lect.

15. הנה שבה י ונר "Behold, thy sister-in-law has returned &c." אבר is the 3rd pers. fem. pret. as the tone is milel; the fem. participle, which is similar in form, has the tone milra' שַׁבְּה. Comp. G. § 79. 2. a, § 91. 1, Kalisch § 65. 5. Vid. n. on v. 22. As the absolute state of חכמתך never occurs, it may be considered of the form בָּבֶּט, or more probably as a segholate יָבֶמֶת or יָבֶמֶת. The masc. בַּב signifies the levir, or husband's brother, whose duty it was to marry the wife of his brother if he should die without children. The derivation of cis very doubtful; for a number of opinions on the point vid. Ges. Thes. The feminine יבמה properly denoted a brother's wife, and afterwards was used more widely to denote a sister-in-law and the wife of a brother-in-law. ואל אלהיה. And to her gods. It is too evident from this that No'omi, influenced by her long residence among idolaters, viewed idolatry without serious disfavour, at least as practised by others. She may possibly have been led astray by the false idea that Jehovah was only the God of Israel. אחרי ל' vid. Ges. § 101. 3, K. § 69. 1.

16. אל חפגערכי Vid. Ges. § 149. 1, and § 125. 3. c, K. § 106. 3. a, and § 94. 11. לעוכך וגר On constr. vid. Ges. § 129. 2, § 130. 1, K. § . 98. 2. On דיל vid. Ges. § 100. 1. rem., K. § 16. 1. b; and G. § 101. 3, K. § 69. 1, & § 33. I. 1. אל אשר Vid. Ges. § 121. 2. rem., Kalisch § 80. 2. If fully expressed the Hebrew would have been אל מקום אשר חלכי אליו. On the forms הלכי vid. Ges. § 68. 3. rem. 8, K. § 64. 12. אלך vid. Ges. § 68. 3. rem. 8, K. § 64. 12.

on עמך עמי וגרי. אל אשר, i. e. I will be a Jewess both in country and religion. Ruth may have been instructed in the knowledge of the true God, and she may have been induced to take this step by a desire to participate in the religious privileges of Israel, as well as by the love she bore to her mother-in-law, but we must remember that the heathen often considered their gods as merely local, and a change of residence was sometimes attended with a change of worship.

17. המוחי וגר. Vid. refs. on אל אשר in v. 16. המוחי וגר. On the forms vid. Ges. § 71.3. 4, K. § 65. 3. c. בה יעשה יי ליוגר. A common formula of asseveration and adjuration, comp. 1 Sam. 3: 17; 14: 44; 20: 13; 1 Kings 2: 23. On the const. vid. Ges. § 125. 3. b, K. § 94. 9. הַמָּטָה. On the use of the article here vid. Ges. § 107. rem. 1. c, K. § 83. 11; and on the form of the noun Ges. § 84. IV. ובינך. On the pointing of the 1 vid. Ges. § 102. 2. d, K. § 4. 6. c.

19. וחלכנה. Vid. n. on v. 7. שחיהם for שחיהן, which is the reading of many Mss.; vid. n. on v. 8. עד בואן ב'ל'. Until they came to Bethlehem. On the suffix vid. Ges. § 89.1. rem. 2, K. § XXX.

1. at end, and comp. Gen. 42: 36, עלי היי כלנה. On the const. of the inf. Ges. § 129. 2, K. § 98. 3, and comp. Gen. 19. 22,

Acc. of place. Judges. 6: 4; 11: 3; 1 Sam. 19: 52. Ges. § 116. 1, K. § 86. 4. e. וחהם. On const. vid. Gesenius § 145. 1. rem., K. § 77. 18. Dan is, according to Gesenius and Rosenmüller, the future niphal of Din, the vowel before \( \pi \) being lengthened, as the gutturals do not admit daghesh. On the verbs "y generally vid. G. § 71, and K. § 65, and on this form in particular comp. Kalisch § 68. 1. 4, and § 65. 6. Bertheau, Ewald (Lehrb. § 140. b), Olshausen (Heb. Spr. § 265. e), and others follow the opinion of Ibn Ezra, who considers it as the niphal of סמם (vid. Ges. § 66. rem. 5, Kalisch § LXII. 4. b), in which case the form is somewhat uncommon, but the sense is the same. Comp. 1 Sam. 4: 5, וַחָּהם הָאָרֵץ, 1 Kings 1: 45, וַחָּהם הַקָּריָה. The Syr. renders المراه منه منه منه منه على all the city rejoiced, at them, and so the Arab. The Vulg. is: velox apud cunctos fama percrebuit. ותאמרנה. And they said, the women of the city, who were most interested in No'omi's return; comp. the following verse. The Vulg. supplies the ellipsis: dicebantque mulieres. הואה נעמי. Vid. Ges. § 149. 2. rem., and § 34, K. § 81. 8, § 20. 1. LXX. Εὶ αὕτη ἐστὶ Νωεμίν;

20. אל־הקראן. Vid. Ges. § 149. 1. rem., and § 73. 2, K. § 106. 3. a, § 66. 1. ל. Ges. § 20. 2. a; K. § 5. 6. קראן. Vid. n. on v. 9. אַרָה, the same as קּרָה, the fem. of סֵרר from קראן, which latter form is preferred by the ישרי is the Aramæan mode of writing הַ, and is seldom found in Hebrew, and that chiefly in the later writers. (Ges. § 79. rem. 2. c, Kalisch § XXXIV. 1.) We meet however with אַרָּרָה, loathing, in Numb. 11: 20. Comp. also אַרָּה, fear, Isaiah 19: 17, אַרָּה, threshing, Jer. 50: 11, and even בּלָּה Ezek. 36: 5. בּלָה (the hiphil of הַמֵּר וּבֹר וּבּר וּבּיר וּבּר וּבֹר וּבּיר וּביר וּבּיר וּבייי וּבּיר וּביר וּבייי וּבּייי וּבּיר וּבייי וּבייי וּבּיר וּבייי וּבייי וּבּייי וּבייי וּבייי וּבּייי וּבּייי וּבייי וּביייי וּבייי וּבייי וּביייי וּבייי וּביייי וּבייי וּביייי וּבייייי וּבייייי וּביייי וּבייי

"The LXX. usually render this word by παντοχράτωρ, Vulg. omnipotens, Aq. מֹאַנוְעס, Ibn Ezra, Kimchi, &c., חַקּיף, all meaning strong, mighty. Gesenius and others consider it to be a plur. majest. from שרד (vid. Gram. § 86. 1. c.), but Rödiger in the Thesaurus thinks it more probable that 'v', which never has the article, is a plural form with the suffix of the first person, like אֵרֹנֵי (Ges. § 119. 6. rem. 4). Others suppose it to be a sing. from שרד with the adjectival suffix , which however occurs only in a few proper names, such as שמי, and may admit of another explanation. Rashi and other Jewish commentators explain it by שיש די, who is sufficient, the All-sufficient. The LXX also have sometimes ό ἐκανός, Aq. αὐτάρκης, and Saad. اَلْكَافِي. Ewald and Tuch seem to be right in supposing that שַׁרַּר comes from שַּׁרָּה == מודע, according to the form שלף, comparing the proper names and ישר and ישר. Perhaps we might even venture to alter the vowel of the last syllable and read שַׁדֵּי (comp. יַשְׁדָּי (comp. יַשְׁדָּי (comp. יַשְׁדָּי (comp. יַשְׁרָּי as the Masorites may have pointed it with patach in accordance with the Rabbinical explanation given above." To this note, which occurs in my edition of Genesis, ch. 17: 1, I have only to add here that the Arab. renders the word in this place: إلاَّةُ ٱلْمَوَاعِيدِ, the God of promises, and that the Syr., which has in this verse it in the next verse by محمّ وأكثار حاتم , He who has power in his hands. The Syr. Hex., translating from the LXX, has ion, he who is sufficient.

21. אני מלאה הלכתי. Vid. Kalisch § 75. 1, at the end. רויקם. Vid. Ges. § 142. 1. d, K. § 74. 5, and on formation G. § 98. 3, K. § 70. 2. No'omi went out full, i. e. with her husband and two sons, and came back empty, because they were all now dead. השיבני יי. On form vid. Ges. § 71. 3, compared

with § 27. 3 and § 22. 3, K. § 65. 2. b, compared with § 52. 2. vid. Ges. Lex. s. v. מָה, and on למה vid. refs. on v. 20. ויהוה ענה כי . The rendering of our A. V. "the Lord hath testified against me", is adopted by Tremellius, Drusius, Rosenmüller, Gesenius and other critics, taking it from the verb پرة (Arab غني), which primarily signifies to sing, hence, to answer, &c, and appealing to the usage of the construction עָנָה בְּ in Exod. 20: 16, 2 Sam. 1: 16, Isaiah 3: 9. &c. in which passages it is employed with reference to persons bearing witness against one another and such like; but nowhere, as Bertheau observes, is אַנה בָּ used in that sense with reference to God. Bertheau prefers to take the word here from پنج (Arab. عنى), to bestow labour upon anything, followed by בְּ, as בַּענוֹת בוֹ "to be exercised therewith", Eccl. 1: 13. Similarly the Syr. phrase عثا , and the Arab. in this passage, however, Bertheau takes ۽ in عُنِيَ ب the sense of against; vid. n. on יצאה בי וגוי in v. 13. The sense would then be: "and Jehovah has worked against me" (und Jahve hat doch wider mich gewirkt); comp. Jer. 18: 23, בַּעָה אַפָּך עשה בַּהָם, in the time of thine anger act against them. The ancient vss. are as follows: LXX. nai núριος εταπείνωσε με, Vulg. quam Dominus humiliavit, both probably reading الله عليه Syr. كين مناه المقدم المناه , and the Lord has brought me back in vain; Arab., omitting שרי in the last clause, has: وَأَنْزَلَ فِي عُقُوبَةً شَدِيدَةً me a terrible punishment. On the whole we incline to prefer the ordinary translation.

22. מושר נ' וגוי Vid. Ges. § 145. 2, Kalisch § 77. 20. a. הַשָּׂבָּה. The 3<sup>rd</sup> pers. sing. fem. pret. with the article, vid. Ges. § 107. 1. rem., K. § 80. 10. It occurs without the article in v. 15 (vid. note there), and with the article, not only here, but also in ch. 2: 6 with reference to Ruth, and in

ch. 4: 3 with reference to No'omi. The Vulg. and the Targ. appear to have taken it as a verb, which it must be according to the Masoretic punctuation. Bertheau, however, considers it simpler to view it as the participle feminine, accentuating it accordingly הַשְׁבַּה. This reading is found in no Ms. here, but I have noted a few instances of it in the variants on ch. 2: 6, and ch. 4: 3. Davidson would adopt this reading, but the analogy of v. 15 is opposed to it, and, we think, also the fact that it is used with reference to No'omi as well as to Ruth. The LXX. seem to have taken it as a participle, rendering it, according to the Vatican text, ἐπιστρέφουσαι, thus making it refer to both No omi and Ruth (it is however rendered in the singular in the other passages), and according to the Alexandrian, followed by the Syr. Hex., έπιστρέφουσα, rightly referring it to Ruth alone. The Syr. gives a wide paraphrase of the passage. بَعْمَهُ حَدُمُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللّ and she desired to return with her (No'omi) with the whole heart (i. e. greatly), and they came from the land of Moab in the beginning of barley harvest. משרי מי Vid. n. on v. 1. והמה for והנה vid. n. on v. 8. and Ges. § 119. 6. rem. 1, K. בית לחם. Acc. of place, vid. Ges. § 116. 1, K. 8 77. 21. 1. § 86. 4. e. בהחלת ונוי. In the beginning of harvest, for the barley was the first grain ripe; comp. ch. 2: 23.

## Chap. II.

1. 'ולנעמי מודע לאישה וגו'. "And No omi had a relation of her husband." מוֹדַע abstract for concrete; properly familiarity, here, a friend, a relation, a kinsman, so Prov. 7: 4. On account of which passage, and the use of מֹדַעָּח in ch. 3: 2 signifying the same thing, it is better to read מוֹדַע with the יף,

than מִידֵע, with the בחיב, The construction with ל is used to express indefiniteness, because it is not the meant, but a kinsman, kinsman who is were several; vid Gesenius § 113. 2. On the construct state before ! (the absol. would be מוֹדָע), vid. Ges. § 114. 1, K. § 87. 7. a. גבור חיל Vid. Ges. § 110. 2, K. § 87. 6, a mighty man of wealth. Comp. 2 Kings 15: 20, &c. The phrase has several other significations, for which see the Lexicon. LXX. ἀνὴο γνώριμος τῷ ἀνδρὶ αὐτῆς. Vulg. homo potens et magnarum opum. ממשפחת אלימלך. Comp. Numb. 27: 11. The Vulg. omits ממש אלימלך, and supplies Elimelek in the first clause of the verse, as: crat autem viro Elimelech consanguineus. Vercellone remarks on this: "Hieronymus hoc loco studuit brevitati, quin tamen officeret sensui, uti demonstrat Houbigantius. At singularis est ratio qua græcus venetus interpretatur verba sacri textus מידע לאישה, affinis marito ejus; nam posuit έγνωστο τῆ γυναικί, cognoscebatur mulieri; ubi manifesta est ratio quæ interpretem in errorem duxit." ושמו. On the pointing of the ו vid. Ges. § 102. 2. b, Kalisch § 4. 6. c. בעו Gesenius would derive this name from a root بغن, to be fleet; hence it would signify fleetness. The name occurs nowhere else in Scripture as that of a man, but is met with as the designation of one of the pillars in the porch of Solomon's temple (1 Kings 7: 21, 2 Chr. 3: 17), which Gesenius considers to have been so called either from its architect, or because it may have been an ἀνάθημα from its donor. But inasmuch as the other pillar bore the name of יָבִין (it, or he shall establish), the derivation proposed by Rosenmüller seems to have more probability, viz. that win = w 12, "in him is strength." The accent on the penultimate, however, shews that the noun was regarded by the Masorites as a segholate.

- 2. אלכהרנא On form vid. Ges. § 68. rem. 8, K. § 64. 12, and G. § 48. 3, K. § 40. 6; and on syntax G. § 126. 1, K. § 94. 9, at end; and on the daghesh, Ges. § 20. 2. a, K. § 5. 6. השרה. Accusative, G. § 116. 1, K. § 86. 4. e. ואלקשה. Vid. as before G. § 126. 1, K. § 94. 9. לקט is generally construed with an accus. as in Lev. 19: 10, but in the book of Ruth, and occasionally elsewhere, it is used absolutely. Among the ears of corn. Comp. in v. 7. בַּעָמָרִים, among the sheaves. The singular of שבלח is שבלח, vid. G. § 86. 4 and § 93. 3, K. § 23. 5, and § XXIII. 5. c. 3. On the article אהר אשר א' ח' בעיניו. After vid. G. § 35. rem. 2, K. § 21. 5. him in whose eyes I may find favour; vid. Ges. § 121. 1, K. § 80. 1. On אמצארהן vid. Ges. § 29. 2. and § 73. 1. and K. § 66. 1. The student must note that the vowel under 3 is not kametz-chatuph. It might have been well to have used metheg here, but we have not noted its occur ence in the Mss. Vid. K. § XV. 4. On yy vid. Ges. § 84. IV, and § 24. 2. b, with Note\*, and K. § 31. V. B. 2. Although the Law (Lev. 19: 9; 23: 22; Deut. 24: 19) enjoined that the poor and strangers should have the right of gleaning in the fields, yet it would appear from this, and from v. 9, that the right was often denied them, and that those who sought to exercise it were driven away by violence. This will explain not only the vid. as לכי בתי present verse but also vv. 7 and 9. before Ges. § 68. rem. 8, K. § 64. 12; and on vid. Ges. § 94. 2, Kalisch § 32. 8.
- 3. וחכוף וחבוא. And she went and came, scil. to the place where she intended to glean. אחרי הקצרים. After the reapers, i. e. in those portions of the field where they had cut the grain. ויקר מקרה וגי Lit. and her chance chanced to be the field that belonged to Boaz. יַיִּבֶּר מִקְרָה אֹחָה for אֹחָה to פּרָה ווּיַבֶּר מִקְרָה is the subject of the verb (from מִקְרָה with

٠,

suff. of 3rd pers. fem. Ges. § 91. 9, and § 89. 1, K. § 31. vi, and § 31, the - being changed in pause to -, K. § 13. 1 and 2, G. § 29. 4 b.), and הלקת השרה an accusative of place. is not to be rendered, as our A. V. (with the Syr. and Arab.), "a part of the field", though that translation is grammatically admissible, but "the portion of the field", i. e. the field-portion (das Feldstück des Boas — Maurer), viz. those fields which belonged to Boaz, Vid. Ges. § 109. 1. K. § 83, 13. Comp. the use of הַלְּקָה in 2 Sam. 14: 30, 31; and 23: 12. The LXX. render ש ויקר ש by καὶ περιέπεσε περιπτώματι צ. τ. λ., either reading מָקְרָה, or, more probably, translating quoad sensum. Syr. مَا تَقَفَقُ دُخُولُهَا , Arab. واهمعكم and her entering happened to be. Vulg. renders quoud sensum: accidit autem ut ager ille haberet dominum nomine Booz. As the article was required to be used with שרה, which in the construct state could not take it, the construction is here slightly changed, and בעו is put in the dative with 5. Ges. § 113. rem. 2. b, K. § 86. 9. g, and Ges. Lex. in voc. 5.

4. אבררבעו בא vid. Ges. § 75. 2. f, K. § LXV. 23 and LXVI. 21. וואמר. vid. Ges. § 126b. 1. K. § 95. 2. Boaz came not only to see the progress of the work, but also to take part in the entertainment provided for his labourers (comp. v. 14). He greets his workmen, piously wishing them a blessing from Jehovah, to which they as warmly reply. עמבם. Vid. Ges. § 101. rem. 2, K. § 33. 18. Comp. Judges 6: 12. The Syr., followed by the Arab., renders יהוה by by למבם.

לנערו . On form of the segholate, vid. Ges. § 91. rem. 1, and K. § 22. 5. f. כערו is not only used in its primary signification as a boy, but also in a more general meaning, as a servant, 2 Kings 4: 12; 5: 20, &c., compare the use of Latin puer, and Greek  $\dot{o}$  and  $\dot{\eta}$   $\pi\alpha\tilde{\iota}\varsigma$ . LXX. here, as often,

render 'בנצב' by παιδάριον. הנצב. The art. with the participle. vid. Ges. § 50. 1, § 65. 2, K. § 63. 1 and 3; and on the use of the article, G. § 107. 1. rem., K. § 85. 10. "Who was set over the reapers". Josephus calls him the ἀγροκόμος, the למי הנער הואת. On these forms vid. G. § 37. 1, land-steward. § 93. 2 and § 34, K. § 20. 3, § 31. vi. c. 1, and § 20. 1. "Whose maiden is this?" On מרה vid. Ges. Lex. Several Mss. have נער defectively, which as it is the more original form we have preferred. The form נער may have been used commonly for both masc. and fem. at the time of the composition of our book. The LXX. has τίνος ή νεᾶνις αὕτη; Vulg. cujus est hæc puella? The Targ. לְאֵירֵין אוּמָא רִיבָּא הָרָא, of what nation is this girl?" Strangely the Syr. ابَعْ الْمُحْمِعُهُ الْمُواتِي مِنْ الْمُعْمِدِي اللهِ مَا شَأْنُ هُٰذِهِ ٱلْفِتَاةِ Arab. "what is the news of this girl?" Arab. "what is the state of this maiden?"

6. ויען. On form vid. G. § 74. rem. 3. d, K. § 67. 10; and on the syntax G. § 126. 2. d, K. § 49. 3. "She is a Moabitish maiden who has returned with No omi from the country of Moab." On the syntax of the pronoun vid. Ges. § 119. 1, K. § 78. 4. השרי מ' . Vid. n. on ch. 1: 22. משרי מ' . Vid. n. on ch. 1: 1.

7. 'ותאמר אלקמה־נא ונו'. "And she said, 'Let me glean, I pray thee, and I mill gather among the sheaves after the reapers." On אלקמה vid. Ges. § 126. 1, K. § 94. 9, near the end, and n. on v. 2. On the pret. with 1 conversive vid. Ges. § 124. 6. a, K. § 96. 2; and on the accentuation on the ultimate Ges. § 48. 3, K. § 49. 5 (and note a on p. 289 vol. i.). "בעמרים. "Among the sheaves"; comp. בעמרים v. 2. and note on that verse. ותבוא ותעמור "So she has come and remained"; has persevered in her work. מאו הב' ועריעתה הבקר. From the morning and even until now.

as in apposition with מאו, or as governed by מאו, which latter is to be preferred. Vid. Ges. § 151. 2, K. § 69. 3. 2. On the pointing of the pointing o is the Arab. 3, when, connected with an obsolete noun أِذُ (vid. W. Wright's Arab. Gr. § 367. 2.). The form also occurs; Chald. אַרָּין is not connected, as Gesenius in Thes. supposes, with the Arab. مِثْنُن since, as if that is really compounded من فند really compounded of and i, ex quo; vid. Wright § 358. 7. On עתה vid. G. § 88. 2, § 147. 2, K. § 25. 4. c, § 70. 8. 2. וה שבחה וגו'. "This her sitting in the house has been but for a little" i. e. she has been sitting in the house, as you see her now, only for a short time. Boaz, it would seem, had remarked Ruth sitting in the cottage or tent, in which the reapers were accustomed to rest themselves and to take their meals, which is evidently what is meant by הבית. ישבחה is the inf. const. of שבחה (vid. G. § 68. 1, and § 93. 3. rem., K. § 64. 6, § 31. viii. 2; and on const. G. § 129. 1, K. § 98. 1), with fem. suffix. On the signification of מעם comp. Exod. 17: 4, Ps. 37: 10, Hosea 1: 4. The LXX. have rendered the passage somewhat freely: καὶ ηλθε καὶ ἔστη ἀπὸ πρωίθεν καὶ ἕως ἐσπέρας, οὐ κατέπαυσεν ἐν τῷ ἀγρῷ μικρόν. They seem either to have read instead of in, or to have inserted the negative under an idea that it was necessary to complete the sense; and as the house was in the field, they have substituted the field in their translation for it. It is possible that they may have connected שַבְּתַּל with the secondary root שָׁבָּח, to rest (it being really a kind of denominal verb from מָשֵׁבֶּת), from which there is again a segholate directly derived, מַבְּיבּ, cessation. But this is by no means certain. The Vulg. rendering is still worse: et ne

(al. nec) ad momentum quidem domum reversa est, reading, with the LXX, si instead of 77, and ungrammatically connecting שְּבְּחֵּשׁ with ישׁיב. Vercellone remarks: "Hieronymus hoc loco cum Alexandrino interprete adjecit negationis particulam; aliter enim hujus loci sensus ex Hebraico textu colligitur: nam quum Boaz adveniens in agrum conspexisset Rutham aestu et labore defessam sub tugurii umbra quiescentem, a juvene qui messoribus praeerat sciscitatus est quaenam esset puella. Hic vero, patefacto nomine et conditione Ruthae, subjunxit: a summo mane ad hanc usque horam collegit spicas; tum adjecit: nunc sedet paullulum in tugurio. Vera tamen sunt ea quae Hieronymus expressit, dum asserit Rutham integrum diem in agro fuisse, domumque ne ad momentum quidem discessisse." The Syr. has: مُكْمُهِ مَا مَذَا مَا اللَّهُ مَا مُعَالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللّهُ مِن اللَّهُ مِن اللّ to resting (from work), connecting שבתה with שבת, and probably supposing a reference to be made in the passage to a general cessation for a short time from work in the field. There is no necessity for thinking that the ancient translators really had different readings of this verse in their copies of the book; they merely did not comprehend the somewhat difficult construction of the passage.

אוה by مَوْكُمُونُم which the Arab. follows in rendering: therefore remain this, "نَاهُكُثِي يَوْمَكِ هُذَا وَبِيتِي مَعَ ٱلْجُـَّوَارِي day and lodge with my maidens." וכה תרבקין וגר. "And here cleave to my maidens." בהו for ובהו like this, as הם from פָהוֹי = יוֹבָ in this here, קְטֵלוֹת for קְטֵלוֹת (Ges. § 23. 5). It properly signifies so, thus, in this manner, but is also used as an adverb of time and more rarely, as here, of place. On תרבקין, vid. Ges. § 47. rem. 5, K. § 40. 7. This form corresponds with the Chald. تَقْتُلِينَ, of which the ordinary וֹקְטְלֵי is only a shortening. It may be, however, that the shorter was the original form, and that the forms with final n arose from an inaccurate assimilation to the plural (Vid. W. Wright's Arab. Gr. § 90. gen. rem.) On the change of the - into the original  $\alpha$  sound, lengthened into - in the syllable before the tone, see Kalisch § XL. 7, and comp. v. 21, and 1 Sam. 1: 14. The form with r- also occurs in ch. 3: 4, 18. The student must not fail to remark that רַבַק has future a, וְדַבַּק has future a. יְדָבַּק Comp. n. on v. 5.

9. "עיניך בשדה וגי". "Let thine eyes be fixed upon the field which they (scil. the reapers) reap." On יקצרון. vid. Ges. § 47. rem. 4, K. § 40. 7. "הלכח א' אחלים אחל אחל מש מfter them. The perf. must be rendered imperatively on account of the preceding imperfects used in that signification; K. § 96. 5, Ges. § 124. 6. a and c. אחריהן. After them (fem) scil. the maidens. אחריהן אונה You need not be afraid of being repulsed, for have not I given orders that no one shall molest you? Comp. n. on v. 2. and on אוֹם in v. 8. לכלחי נגעך להי נגעך. G. § 129. 1. b, K. § 106. 3. c, § 98. 1. Comp. ch. 1: 13. לכלחי געלה from אַמָא has the appearance of coming from a verb

ל"ה, vid. Ges. § 74. rem. 21. c, K. § LXVI. 1. d. "And when you thirst, then go to the vessels, and drink &c." On the absence of the conditional particle vid. Ges. § 152. 4. a, K. § 107. 1. m, and on this use of the perf. G. § 124. rem. 1, K. § 96. 8. שהים. On the form let the student consult the paradigm of verbs ה"ל". מאשר ישאבון ה' "of what the young men have drawn". Comp. refs. on יקצרון supra.

10. ותפל על פניה ונוי In token of profound respect. Comp. Gen. 33: 3, 1 Sam. 25: 23, and often. On form of סָּלֵי vid. Ges. § 65. 2, K. § 63. 1, and on אַרְשְׁחַחּוּ G. § 74. rem 18, K. § LXVII. 1. f, and on the apoc. G. § 126. 2. d, K. § 49. 3. ארצה. "Towards the earth", vid. Ges. § 88. 2. a, § 116. 1. and rem., K. § 25. 4. a and b, § 86. 4. e. ארצה. Vid. on form, Ges. § 65. 2, and the paradigm, K. § 63. Lit. in caring for me, i. e. that you care for me, or recognise me. Vid. n. on v. 19. and on the const. G. § 129. 2, K. § 98. 1. LXX. τὶ ὅτι εὖρον χάριν ἐν ὀφθαλμοῖς σον τοῦ ἐπιγνῶναί με. "For I am a stranger."

15, compared with § XXVII. 5. e. אשר לא ידעת ת' שלשם. "Which thou knewest not the day before yesterday", i. e. before. Syr. مَكُوْمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَكُوْمُ مِنْ اللَّهُ مِ ידעת vid. G. § 64. 2, K. § 60. 8. חמול is for אָהָמוֹל and אַקְמול (Syr. אַהְמוֹל ,אָרָמֶלֵי , Chald. אָקמוֹל ,אָרָמֶלֵי , אַרְמוֹל ,אָרָמֶלֶי , אַרְמוֹל ,אַרָמֶלֶי , אַרְמוֹל probably compounded of the preposition אמ and מול, or מול, (what is in front, the face = פָנִים, אֶח־פָנִים, אָח־פָנִים, אַח־פָנִים, properly what is before, hence, yesterday. בשלש, the day before yesterday, is always (with the exception of Prov. 22: 20 in the כחיב) used with תמול. As to its form it may be regarded either as an adverb of the form DNAD (for DNAD, from אָלֶשׁ, a moment), suddenly, from a segholate שֶׁלֶשׁ, connected with the numeral שׁלוֹשׁ, as Rödiger, in the Thes., seems to prefer, or, as Gesenius thinks, compounded of עלש = שלש, and יום Comp. מָחֶר, tomorrow, which Gesenius (in Thes. p. 784) considers compounded of אָדֶל, another day, Chald. יוֹמַתְרַא. Comp. for similar mutilations the remarks on Dy in W. Wright's Jonah, p. 22.

12. ישלם יי פעלך. May Jehovah reward thy work, scil. that which Boaz had mentioned in the former verse. On קאים vid. Ges. § 91. paradigm VI. f, K. § XXXI. 8. a, and on the const. G. § 125. 3. b, K. § 94. 11. משברחך. On form vid. Ges. § 93. 3, K. § 31. viii. 4. משברחך. On the construction wid. G. § 121. 1, K. § 80. 1. On this beautiful metaphor comp. Deut. 33: 12, 32: 11, and still more plainly Ps. 36: 8, 57: 2, 61: 5, 91: 1, 4. On the form קוםות סוברים, vid. Ges. § 75. 2. f, K. § LXVIII; and on הבאח, vid. Ges. § 75. 2. f, K. § LXVIII; and on סוברים, Ges. § 74. 1, K. § 67. 8, the compound sheva occurring on account of the guttural. The Syr. renders this verse, quoad sensum, thus: "May the Lord, the God of Israel reward thee and give thee thy reward (בבייו), to whom thou hast come,

that he may protect thee under his wings." Very similarly the Arabic.

13. אמצא־הן . Vid. n. on v. 2. בי נהמחני . "For thou hast comforted me". On form vid. Ges. § 63. 3, K. § 59. 8. יעל לב שפ'. "And because thou hast spoken kindly to thy handmaiden". יַעל לֵב פּי is to speak kindly to any one, lit. to their heart. Comp. Gen. 34: 3, 50: 21, Isaiah 40: 2, &c. יאנבי לא אהיה וגו' . "And am not I as one of thy handmaidens?" or "and I am not even as one of thy handmaidens", i. e. not worthy to be reckoned as one of such. "At ego non sum futura ut una ancillarum tuarum." - Tremellius and Junius, and so Drusius. On the form of ATA, vid. Ges. § 94. 2, § 95. 1, K. § XXXV. 3; and on const. G. § 118. 1. a, آواکیّان کم مُعنی K. § 90. 1. The Syr. renders this verse والمحسدة أسفوا حدَّمُون مُون وحُدُون مُعدِّد وحدُّه والعدُّر والدُّار والدُّار والدُّار والدُّار والدّ اُسِ سَا اَ مُنَّالًا اللهُ الْمُعَالِّ اللهُ الْمُعَالِّ اللهُ الْمُعَالِّ اللهُ الْمُعَالِّ اللهُ المُعَالِّ found mercy in thine eyes, my lord, and thou hast consoled me and comforted me, I will be as one of thine handmaidens." Similarly Arab. with some variations, noted in the various readings. LXX. Ευροιμι χάριν έν όφθαλμοῖς σου, χύριε, ὅτι παρεκάλεσάς με, καὶ ὅτι ἐλάλησας ἐπὶ καρδίαν τῆς δούλης σου, καὶ ιδού έγω έσομαι ώς μία τῶν παιδισκῶν σου.

14. מואמר לָהֹ מי מואר. "And Boaz said to her." Although the more usual form is יְּשׁ with mappik, the Masorites note three exceptions, namely here, in Numb. 32: 42 יַּיְלָרָא לָהֹּד בַּיִח בְּאֶרֶץ שִׁנְעֵר This form of the fem. in יְּבָּח must be regarded as occupying a middle place between that in יְּ (and יְּבֶּה), and that in יִּב, where the יֹ has become a regular consonant. Vid. K. § XIX. 4. a, §. XXX. 1. לעת האבל ל. Lit. "at the time of food." On the art. vid. G. § 109. 1, K. § 83. 13. The Complutensian ed. of the LXX. connects this with the following words thus:

καὶ εἶπεν αὐτῆ Βοὸζ τῆ ώρα τοῦ φαγεῖν, πρόσελθε ώδε x. τ. λ.; and so the Vulg. quando hora vescendi fuerit, veni huc &c., and also the Syr., but not the Arab. The accentuation is opposed to this view. The common reading of the LXX. accords more with the view of the Masorites, but must be regarded either as a free translation, or as indicating some such reading as ה אָת הי, viz. אמנ בּנֹתבּי מטֹד אָן, Βοόζ, "Ηδη ώρα τοῦ φαγεῖν πρόσελθε κ. τ. λ. "Come here". The imperative kal of "is is but it has also a form נשי, of which the fem. sing. is גשי, and the plural 12/1; with the accent on the penultimate we meet here with the form אָשׁי and with the form iii Josh. 3: 9, 1 Sam. 14: 38. See the notes on the accentuation. The Syr., by connecting לעת ה' with the imperative, seems to have omitted הלם, while the Arab., which adopts the opposite connection, probably retained it. ואכלת. On the const. vid. Ges. § 124. 6. c, K. § 96. 5. וטבלת פתך. On the form of no vid. Ges. § 91. 8. rem., at the end, K. § 31. vii. 4. בחמץ. "Into the vinegar." Vinegar was used as a kind of sauce on account of the heat. Rosenmüller cites the words of Pliny: "aceto summa vis est refrigerandi, et adstringendi nervos, viresque corroborandi" Hist. Nat. XXIII. 1. מצר הקי. "So she sat beside the reapers." On מצר comp. Ges. § 99. 1. b, K. § 69. 3. 1. צַבַט ווצבט לה קלי is only found here. It signifies to reach out to, Arab. فنبط Aeth. שווי (zăbătă), Chald. צְּבִיטָא, a bundte. So Targ. here מושים לה, and he stretched out to her. The LXX. render: καὶ εβούνισεν αὐτῆ Βοὸζ ἄλφιτον, and Boaz heaped up pearlbarley for her. Similarly the Vulg. et congessit polentam sibi, reading בומצכו. It may be that both these renderings were not designed to be literal, or that the LXX. and Vulg. may have read the verb צבר instead of צבל. Gr. Ven. נצסי

οήγησε τ' αὐτῆ τὸν δίπυρον. The Syr. renders the entire passage (transposing, as will be seen, the clause ושבלת פתך בחמץ) مَن عُمْد وَاللَّهُ اللَّهُ عَمْد اللَّهُ عَمْد اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه (reading אֹתָה her beside the reapers, and he gave her pearl-barley, and he dipped bread in milk (qu. פון מבל בחלב?), and he stretched to her rubbed ears of corn and he gave them to her &c. The Arab. is: وَأَجْلُسَهَا عِنْكَ ٱلْجُصَّادِينَ جَانِبًا فَدَفَعَ إِلَيْهَا سَوِيقًا وشَربَتْ وَفَتَّ خُبْزًا وَصَبَّ عَلَيْهِ سَعِير مَفْرُوكٍ , "and he لَخُبْرُ ٱلَّذِى فَتَ لَهَا مِنْ شَعِير مَفْرُوكٍ made her sit at his side among the reapers, and he gave her wine and she drank, and he broke up the bread, and poured milk over it, and the bread which he broke up for her was of bruised grains of wheat." though variously rendered as may be seen above by the ancient versions, is roasted and parched grains of wheat or barley, a very common kind והחת. "And left thereof," not as the Vulg. et of food. tulit reliquias. וְהַוֹתְר is the hiphil of יָחָר, plene וְהַוֹחָן, the pattach is used instead of seghol on account of the guttural 7. Vid K. § LXIV. 2. g; comp. G. § 68. 3. rem. 3.

15. וחקם ללקט. "And she rose up to glean," scil. after her dinner. On the const. vid. G. § 139. 2, K. § 98. 5. וווי בעו ונוי. On the form of יוצו בעו וני. vid. G. § 74. rem. 9, K. § 67. 9, and on לאמר vid. Ges. and Kalisch as before. Ruth was permitted to glean even among the sheaves, where more stray ears were likely to be found, while this privilege was, no doubt, denied to the poor in general. On the imperfects and הלימו used imperatively vid. G. 125. 3. c, K. § 94. 11.

16. אב של-חשל לה is to be regarded as the inf. const. On the uncommon construction vid. Ges. § 128. 4 rem.

2. and Kalisch § XCVIII. 6. b. Kalisch however in § LXII. 2. c regards שׁל as a rare form of the inf. absol. for שָׁלוֹל and so Olshausen Heb. Spr. § 245. i. The root of by and is שלל, though Rashi and others consider it, contrary to grammatical usage, to be שׁלָה, in the sense of wanis used in the sense of سَدِّ is used in the sense of drawing out as a sword from the sheath, and so we may translate the passage: "And even draw out for her some ears from the sheaves". The LXX. render the whole verse: καὶ βαστάζοντες βαστάσατε αὐτῆ, καί γε παραβάλλοντες παραβαλεῖτε αὐτῆ ἐκ τῶν βεβουνισμένων, καὶ φάγεται καὶ συλλέξει, καὶ οὐκ ἐπιτιμήσετε αὐτῆ. In this βαστάζοντες βασ. appears, according to Schleusner, to be a gloss which has been inserted in the text from the margin. These words are omitted in the Syr. Hex., though they occur in the Cod. Alex. The Cod. Alex., followed by the Syr. Hex., reads καὶ ἄφετε instead of καὶ φάγεται. Vulg. et de vestris quoque manipulis projicite de industria. We see no necessity to suppose, with Rosenmüller, that the LXX. and Vulg. derived the words from the root נשל. ועובתם ולקטה. Note here the change in construction from the imperfect to the perfect, while the same imperative signification is retained: "and leave them that she may glean them up." Vid. G. § 124. 6. c, K. § 96. 5.

17. אחרא לקשה. "And she beat out what she had gleaned", probably because she had gleaned so much, that otherwise she could not carry it home. The cognate word in Arabic (בֹאַבֹּשׁ) is also used for threshing with a stick or flail. Comp. Isaiah 28:27. The LXX. render ἐψόάβδισεν, and the Vulg. virga caedens et excutiens. The Syr. versions use the same word as in the Hebrew text (בּבּבּשׁ). On

vid. G. § 29. 4. b, and K. § 13. 1. יוהי כאיפה שערים. "And it was about an ephah of barley". The word אִיפָּה is considered as an accusative, in Ges. § 116. 3. K. § 86. 4. d. It is however better to view it as the genitive governedly בְּ, as in Arabic בֹ בּ עוֹלָב. Vid. Wright's Arab. Gram. vol. II. § 66. On the signification of בְּ here consult Ges. Lex. The Syr. has בَ اَ مُكُلُّ الْمِحْتِ Arab. مَثْلُ شَعِيرُ كِبِيرًا مُعْلِيرًا بُعْلَةٍ إِلَّهُ مِنْ مُ عَلِيرٍ وَالْمُعَالِيرِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ ال

18. ותשא ותבוא העיר. "Then she took up the barley and came to the city". העיר acc. of place, Ges. § 116. 1, K. § 86. וגר חַמֹחַה וגר. So we prefer to read, following the Vulg. et ostendit socrui suae, the Syr. o'Alan' Alan'o, and the Arab. It is rather harsh with the ordinary punctuation to make המתה the nominative to ותרא (so pointed by the majority of Mss.), when Ruth is the subject of all the verbs that precede and of those that follow immediately after. Two of Kennicott and De Rossi's Mss. read את המתה which would seem to imply a reading וַכּוֹא, but while two of my own Mss. have the reading את המתה, either by first or second hand, the verb is pointed as ordinarily וחוצא ותתוךלה. וחוצא "And she (Ruth) brought out and gave her (No'omi) of what remained over after she (Ruth) had been satisfied"; comp. verse 14. On משֹבְעָה vid. G. § 129. 2, K. § 98. 1; and on its form G. § 60. 1, K. § 54. On הוחרה vid. G. § 68. 2, K. § 64. 2.

19. איפה לקטח היום ואנה עשיח. "Where hast thou gleaned today, and where hast thou stayed?" This is the rendering preferred by Gesenius in the Lex. Man. Comp. Eccl. 6:12, where אשה is used in this sense followed by an accusative of time. In this passage however the verb is used absolutely

(חש being understood); 1 Kings 20:40 and Job. 23:9 may perhaps be considered as analogous, but are rather doubtful. Comp. also the expressions in Hellenistic Greek, ποιήσαντες δέ χρόνου in Acts 15:33; ποιήσωμεν έκεῖ ένιαυτὸν ένα in James 4:13; and δίκαιοι ποιήσουσιν έν πλούτω έτη πολλά in Prov. 13: 23. Rosenmüller takes עשית in the same sense as the Vulg. et ubi fecisti opus, and so Bertheau, und wo gearbeitet, "and where have you worked?" אשׁל is sometimes used absolutely in this signification, e. g. Prov. 16:4, שמי שי used absolutely in this signification, e. g. Prov. 16:4, עשׁה כַף רִמְיָה; Prov. 31: 13. &c. So the LXX. צמו ποῦ ἐποί-מנה and איפה; (comp. Matt. 20:12.) The LXX. render איפה and אנה both by  $\pi o \tilde{v}$ . היום acc. of time. G. § 116. 2, K. § 86. 4. f. אנה Where? from אין which is a contraction of אור where? (comp. עינים contr. from עינם, and עינם from אַין (עינים). seems to have been originally a substantive signifying time. Comp. the Arab. مِنْ أَيْنَ whence? Arab. مِنْ أَيْنَ, id, connected with the noun of, time, occasion, from whence also is used مِن ٱلْآن, henceforth. Both بم and its accusative אָנָה (G. § 88. 2, K. § 25. 4. a.), which latter corresponds to the Arab. آیْن , are in frequent use, the latter generally in the sense of whither? Chald. is, where? isin, iin, whence? Sam. איהי מכירך ברוך "May he be" יהי מכירך. "May he blessed who cared for thee!" Comp. v. 10, and Ps. 142: 5. On const. of יהי vid. G. § 126. 2. a, K. § 94. 9; and on const. of 72. G. § 132. 1. 1), K. § 100. 2; also on form G. § 65. 2, K. § 63. 1, 3. Vulg. quoad sensum, "sit benedictus qui misertus est tui". The Syr., followed by the Arab., strangely renders the معالم عكساء , "and muy the place in which you have been be blessed and he in whose eyes you have found

20. ברוד הוא ליהוה "Blessed be he of Jehovah!" A common construction, so ch. 3: 10 ברוכה את ליהוד, 1 Sam. 15 : 13 בַּרוּךְ אַבָּרֶם לְאֵל עָלִיוֹן 19 : 31, Gen. 14 : 19 בַּרוּךְ אַבָּרֶם לָאֵל עָלִיוֹן. אשר לא עזב וגו'. "Who has Vid. Ges. § 140. 2, K. §. 86. 9. i. not taken away [lit. left off] his favour from the living [lit. with the living and from the dead [lit. with the dead]"; i. e. who has shewed kindness towards the living, namely, towards No'omi and Ruth; and also towards the dead, that is, towards their deceased husbands in blessing their widows for their sake. Compare, with Maurer, on the one hand, Zech. 7:9, החבר וַרְחַמִים עשׁוּ אִישׁ אָת־אָחִיו, shew mercy and compassion every man to his brother"; and, on the other, Gen. 24:27, אשר ארני מעם ארני, who has not taken away his mercy and truth from my master". קרוב לנו האיש. "The man is one near to us", i. e. a relation. Comp. Numb. 27:11, Job. 19: 14, and vid. Ges. § 142. 1. b, K. § 74. 2. מגאלנו הוא "He is one of our kinsmen". So Rosenmüller, Maurer, Beris to be regarded as a scriptio defect. for אָלֵישׁ, which is the reading of several Mss. and editions. Comp. Gen. 28: 11 מַאָבני הַמְּקוֹם, "one of the stones of that place", as is shewn by v. 18. following; Ps. 137:3, שירו נו כושיר ציון "sing us one of the songs of Zion"; and vid. Ges. § 151. 3. c, K. § 105. 4. This rendering is also that of the LXX. Syr. and Targ. On the Vulg. see below. But Gesenius in his Lex. Man. under the words מן and מן, and still more fully in his Thesaurus (p. 254. a and p. 805. a),

translates: "is est proximus a Goële nostro", comparing the Arab. expression قُرُبَ مِنْ, and the Syr. حَدُمُون (Gen. 35:2), "the day before yesterday". The was the nearest kinsman, to whom the right of redemption belonged, and the next to him was, according to this view, called the מגאל. Gesenius considers the expression used by Boaz himself speaking to the (ch. 4:4), ואַנְבִי אַחְרִיךּ, "and I am after thee", i. e. the next to thee, to be confirmatory of this opinion. But, as there is no clear example of this signification, it is better to follow the ordinary rendering. We need not remark that, if Gesenius' view be adopted. מנאלנו must not be viewed as a scriptio defectiva. The verb. primarily means to buy back or redeem, hence in a redeemer; but followed by Din, the blood, it signifies to avenge bloodshed, and is even used in that sense without סַבָּם being supplied; hence אָא, an avenger; and as both these duties appertained to the next of kin, or nearest relation, was used in that signification also. Finally, in our book אוֹ is almost the same as אוֹב is almost the same as ביב and אַל equivalent to בַּאַל (comp. ch. 3:13, and seq.), including however the redemption of the property. The law, which No'omi has in mind, and which is referred to throughout the whole of the story, is that concerning the redemption of land (in Lev. 25:25) by the nearest kinsman, might also come unto the operation of the law of the levirate (Deut. 25:5-10), which applied not only to the husband's brother but also to the next of kin (vid. Gen. 38:8, 9, and Ruth 4:4-6), who might therefore be required to enter into a matrimonial engagement with the widow of the original owner of the land. The Vulg. does not express the words , but it must not therefore be inferred, with Cappellus, that this indicates an omission in some Mss.

Buxtorf has shown that Jerome regarded קרוב and synonyms; and as in that case it would be mere tautology, after the translation propinquus noster est homo, to add e propinquis nostris est, the latter clause was omitted in Jerome's translation.

21. Di. "Even so", i. e. may he be blessed, as you have said, "for he said to me, &c." Di is not to be taken here in connection with the following בי אמר אלי עם הנערים וגר. "For he said unto me, keep close to my maidens". Comp. vv. 8, 22, 23. Gesenius, with whom Maurer is disposed to agree, regards this as an instance, in the plural, of the use of sa common, denoting not only a boy, but also a maiden. נער appears to be used in the Pentateuch as a noun of the common gender, i. e. in the כחיב, for the קרי always reads נערה; but it is very questionable whether we ought not to point נער as a script. def. נער (vid. my note ou Gen. 24:14.), which we have preferred to adopt in this book (vid. Introd.). In Job 1:19, we find נַעְרִים used to include both young men and maidens, which is the sense in which Rosenmüller, Bertheau &c. view the word, but not as specially designating the maidens. The Targ. Syr. Arab. and Vulg. seem to have regarded the word as masculine and so the LXX. cod. Alex. μετὰ τῶν παιδαρίων, followed by Syr. Hex. عدد تحد but the LXX. as feminine μετὰ τῶν πορασίων. There is no occasion, with Dathe, to read עם הַנְעַרוֹת. On vid. n. on v. 8. ער אם . Until. Comp. Gen. 24:19; Isaiah 30:17.

22. שוב בחי וגוי "It is good, my daughter, that thou shouldest go forth with his maidens &c.", i. e. you will do well to accept his kindness and glean along with his maidens. ולא יפגעו בך וגוי Lit. "And that they rush not upon thee in another field", and drive thee with words and blows from

it when thou art gleaning. Translate freely: "that you be not ill-treated on another farm". On the indeterminate 3rd. pers. vid. Ges. § 134. 3. b, K. § 101. 2. So Gesenius (in Lex. Man.), Rosenmüller, Bertheau, &c. The Vulg. may be cited, as adopting the same view: ne in alieno agro quispiam resistat tibi. Others render: "and that they meet thee not in another field", i. e. that you are not met with elsewhere. So our A. V., Dathe, Gesenius (in Thes.), the LXX. (zaì oùz  $\dot{\alpha}$ παντήσονταί σοι ἐν  $\dot{\alpha}$ γρ $\ddot{\varphi}$  ἐτέρ $\dot{\varphi}$ ). The Syr. renders the verse: مِهُ وَعَمِد صُرِيهِ وَرِحُوم لِكَكُمُ مُكُلِّ مُكُمِّه مِنْ اللَّهِ الْمُوتِ صَمُّوا وَلَا مَرِّهِ "happy art thou, my daughter, because thou hast kept with his maidens, and no stranger has molested thee in the field (lit. no man whom you do not know." The Arab. follows the Syr., but gives a somewhat different turn to the passage: طُوبَاكِ يَا بِنْتِي إِنْ أَنْتِ أَلْرُمْتِ فِتْيَانَهُ وَلَمْ تَصِيرِى فِي حَقْلِ مَنْ لَا يَعْرِفُكِ, good art thou my daughter if thou remainest with his servants, and dost not go into a stranger's field (lit. into the field of one who does not know you).

23. וחדבק־ללקט "And she kept gleaning along with the maidens &c." On const. vid. G. § 139. 2, K. § 103. 1. The Syr. and Arab. translate this verse imperatively as a sequel to their renderings of verse 22. "עד כלות ק' הש" "Until the end of the barley harvest". Vid. G. § 112 1, and § 129. 1, K. § 98. 1; and on the art. G. § 109. 1, K. § 83. 13. ותשב "And she abode with her mother-in-law". The LXX. Vulg. Syr. and Arab. connect these words with the commencement of the next chapter; not so however the Syr. Hex. The Syr. and Arab. in addition supply וּהַשֶּׁב שֶּל הַמַלּתְּה (from שׁבּר בּר מַל הַמַלְּתָה (from שׁבּר בּר מַל הַמַלְּתָה postquam autem reversa est ad socrum suam.

## Chap. III.

- 1. הלא אבקש וגרי. "Shall I not seek a resting-place for thee?" On הלא vid. Ges. § 150. 2. rem., K. § 81. 8. מנות i. q. העותה, ch. 1:9, namely, in the house of a husband. Others, "rest", i. e. vita tuta sub praesidio mariti (Rosenmüller). There is little difference between the two renderings. איז היישב לך "יישב לך, "in order that it may be well with thee". So our A. V., the Vss., Bertheau, &c., איז being equivalent to לְשַׁעֵן (Deut. 5: 16, Jer. 7: 23), as in Deut. 4: 40; vid. G. § 152. 1. e (§ 126. 3. a), K. § 107. 3. Others, as Rosenmüller, take אישר as the relative to היישה, "which may be good for thee".
- 2. הלא ב' מדעתנו "Is not Boaz our friend?" מַדַעַת, abstract for concrete, K. § 77. 8 and 16, G. § 82. rem. 1, § 105. 3. b. On the form of suffix vid. G. § 89. 1. rem. 2, K. § XXX. 1. The masc. form אָדע appears in ch. 2:1, according to the Keri; vid. n. on that passage. אשר ה' את נערחין. Vid. G. § 121. 1. rem. 1 and 2, K. § 80. 1. אָה is the preposition = Dy, which is the reading of many Mss. רה וגרו. On הן, vid. Ges. § 131. 1, K. § 100. 6. את גרן ריבערים. Vid. G. § 115. 2, § 109. 1, K. § 83. 13. The floor of barley is the barley contained in the floor. Comp. 1 Kings 17:14, &c. The Syr. is مَدُنا حَكُمُ الْإِذْا إِسْتُوا مِنْا اللَّهُ اللّ behold this night he is binding up (heaping up) the barley in the floor (lit. the floor of barley)". Arab. وَهُوَ ٱلَّذِي يَدْفَعُ and he will bring the "الشَّعِيرَ إِلَى ٱلْبَيْدُرِ فِي هَٰذِهِ ٱللَّيْلَةِ barley into the floor this night". הלילה, tonight, as הים means today. G. § 107. 1. rem., § 88. 2, K. § 79. 5. Threshingfloors in the east are generally in the open air (Judges 6:37 &c.), and night is the best time for winnowing on

account of the wind that then begins to blow (Gen. 3:8). Hence the Targumist בְּלֵילָיָא, "in the night wind", or "air".

2. ורחצת וסכח "Therefore wash and anoint thyself &c."; comp. 2 Sam. 12: 20, Dan. 10: 3. Vid. G. § 125. rem. 1, K. § 96. 5. On the forms ממת and the following שמת vid. G. § 71. 2, K. § 65. 1. c, and the paradigms. ישמהיד. Vulg. renders: et induere cultioribus vestimentis, thus adding "cultioribus"; comp. Gen. 27:15. Not very diversely the Targum וְחַשׁוִיאִי חַבְשִׁיטִין עַלַּיִּך, "and put thy ornaments on thee"; Syr. كم محتف معني jo, "and ornament thyself with thy garments", and similarly the Arab. We have retained the forms שַׂמָתִי and יַרְרָחִי though condemned by the Masorites, because יַרְרָחִי was the original form of the 2nd pers. sing. fem., which reappears before suffixes (G. § 58. 1, K. § 52. 1.) in a slightly modified form on account of the accent, קַמַלְהַיהוּ Comp. the Arabic قَتَلْتِ, Aeth. katalkī (the form in our text occurs again in v. 4.). The Chaldee is קָּמֶלְהָ, corresponding to the ordinary Hebrew בְּשֵלָה, while the Syriac preserves the final ', although it is not pronounced, مهلات . Vid. G. § 44. rem. 4, K. § XXXVIII. 1. a, Wright's Arab. Gram. § 90, general rem. Compare the fem. pronoun FN primarily אָקי, which occurs sometimes in the form אָקי, (with silent ', so Syr. إلاه Arab. أُنْتِ The verb المراب , to go down, is used because Bethlehem was situated on the side of a mountain. The LXX. have however ἀναβήσω ἐπὶ την άλω, "go up to the floor", which Schleusner explains: "scilicet areae erant apud veteres fere in locis excelsis, ut eo facilius vento perflari possent", but they render the same word in v. 6 by  $\varkappa \alpha \tau \epsilon \beta \eta$ ; the Syr. Hex. preserves this variation having in v. 3, אירדתי הגרן סבת , and in v. 6, ווילן סבת של לוילן Vid. above on הגרן. שמחי acc. of place. "שמחי לאיש acc. of place." "Do not make yourself known to the man". Vid. G. § 149. 1. rem., § 125. 3. c, K. § 106. 3. a, § 94. 11. לְאִישׁ Comp. verse 8 and 18, vid. Ges. § 35. rem. 2, K. § 21. 5. Some would render לְאִישׁ "to any one", which, though grammatically admissible (G. § 100. rem. c, K. § 25. 2. c), is opposed by the succeeding clause. עד כלחו לאכל וגוי On the form שחות and missible (G. § 74. 1, K. 67. 8; and on the construction of the infinitives G. § 129. 2, § 139. 2; K. § 98. 3 and 5. "Until he shall have finished eating and drinking", and, having thus refreshed himself, will be more likely to give you a favourable hearing.

4. בישבבו Vid. n. on v. 3. Probably in the open air or under an open tent. It is customary in Syria for the owner to sleep in his threshingfloor in order to guard his grain. Vid. n. on v. 7. וידעה. On form vid. G. § 64. 2, K. § 60. 8. Ruth was to mark the place that she might be able to find מרגלהו. On the suffix vid. G. § 89. 2. it in the dark. rem. 1, K. § XXX. 5. c, and our Introd. "What is at his feet", scil. the cloak which is thrown over them. The Vulg. paraphrases the text: "et discooperies pallium, quo operitur a parte pedum et projicies te et ibi jacebis", the words in italics not being found in the Hebrew. Vid. n. on v. 7. Jerome, by this translation, seems to have regarded the word as compounded of מן, and רגל, a plural of, nowhere however found, whereas מרגלת is a plural denominative noun from בגל. The Syr. and Arab. both express the clause by: "sleep at his feet", مَا يُعُمِّمُ مُكُمِّ وَكُمْ وَالْعُمْ اللهِ عَلَى ال . وَنَامِي عِنْدَ رِجْلَيْهِ ושכבתי. Vid. n. on v. 3. Vid. n. on ch. 2:8.

5. האמרי אלי. It is not very clear whether we ought to

adopt the reading of the Keri or not. Bertheau considers unnecessary. The versions in such a point as this cannot be relied on; the LXX. and Vulg., however, certainly did not read it (i. e. according to the most approved texts, for there is a variety of reading in the editions), and though the Syr., Syr. Hex., Arab., Vulg. cdd. 2, and the LXX. according to the Aldine and Complutensian texts &c., did, yet this is not conclusive. The Targ. follows the Keri. We have according to the Keri, inserted the word in the text, but placed it within brackets, and so in v. 17.

- 6. אורד. On form vid. G. § 68. rem. 3, K. § 64. 8. רועש. On form vid. G. § 74. rem. 3. d, K. § 67. 10. אורעש. without mappik, vid. G. § 57. 3. rem. 1, K. § LI. 2. a. On form of verb vid. G. § 74. rem. 19, at end, and comp. § 58. rem. 3, at end; K. §. 52. 1, and § 1ii. 6. Comp. 1 Sam. 1:6, Isaiah 34:17.
- 7. יואכל. On form vid. G. § 67. 1., K. § 58. 2. On form vid. G. § 74. rem. 3. c, K. § LXVII. 15. b. ויטב לבו On form vid. G. § 69. 1, K. § 64. 14. The same phrase occurs in Judges 19:6, 9, 1 Kings 21:7, &c. ויבא לשכב בקצה וגו' . "And he came and lay down (lit. to lie down) at the end of the heap", scil. of corn or sheaves, in the open air wrapped up as it appears in his cloak. The LXX. render ' הע' הע' by ἐν μερίδι τῆς στοιβῆς, whence Cappellus conjectured that they read ערשה, a couch, instead of ערשה, a conjecture long since shewn to be erroneous, for στοιβή is used for plants suitable for cushions, also to signify a collection of such plants or their leaves, or as here, sheaves. The Syr. Hex. therefore uses the cognate Syriac word to in its translation, viz. ערַמָה The Vulg. renders it: juxta acervum manipulorum, translating בקצה by juxta.

The Arab. renders the passage: رَجَآء إِلَى ٱلْبَيْدَرِ فَرَقَلَ and he came into the floor and slept, and the Syr. renders 'בק' הע' by אַבּה יָּוֹנִינֹן, "in a part of the floor". יבלש is compounded of the preposition בְּלֵש with the article and בל, the participle of באל (G. § 71. 4, K. § 65. 3. e) used as a noun, and then with the preposition as an adverbial phrase, comp. הַּפֶּבֶּי. It occurs also as an adverb, secretly, in 1 Sam. 18: 22, 24:5, and Judges 4: 18 בַּלָאם (script. plena); G. § 71. rem. 1, K. § LXV. 1. a. On form vid. Ges. § 74. rem. 9, K. § 67. 9. וחשכב. The Vulg. renders the clause: discooperto pallio a pedibus ejus, se projecit (comp. its rendering of verse 4 and see n. there). Syr. كُعْهُ مَرْمُونَا بِكُوا بِعُنْ الْعُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ عَلَى مُنْ مُنْ اللَّهُ عَلَى مُنْ مُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ مَوْرَقَكُنْ (Arab. حُورَ قَكُنْ), "and uncovered the skirt of his cloak, and fell (in sleep) at his fect", and so the Arab. The LXX. omits altogether וחשכב, but the Alex. Cod. supplies καὶ ἐκάθευδεν, and the Syr. Hex. οξοδο (Aldine καὶ ἐκοιμήθη).

jugation اِلْتَفَت, se inflexit, respexit, capite in latus flexo. The rendering of Lud. de Dieu and Le Clerc, "for he was held", seil by the woman lying upon his feet which startled him, though supported by the renderings of the ancient vss. in Judges 16, may safely be discarded. The Targ. renders it "and trembled", the translator explaining his sense of the word by the silly gloss: "and his flesh was made soft like a turnip (Ch. and Syr. לפְּחַא) through fear". The LXX. (if we follow the reading of the Vat. Ms. xai έξέστη ὁ ἀνὴρ ἐταράχθη) and the Vulg. regarded the word merely as a complement of יהרד (Syr. מסבס, and was afraid, Arab. وَتَعَجّب , and was surprised) But if the reading of the codex Alex. καὶ έξανέστη κ. τ. λ. be preferred, the conjecture of Schleusner is probably correct that the LXX. transposed the words, and, in the Hebrew order, the text would stand: ἐταράχθη ὁ ἀνὴρ καὶ ἐξανέστη, "Nam", says he, "ut contrectando intelligeret, mulierem cubare ad pedes suas, opus erat, ut surgeret ac se inclinaret". The Syr. Hex., we may remark, contrary to its usual fashion, follows here the Vatican text. שכבת מרגלתו. form of 'w, vid. Ges. § 83. 4, K. § 41; and on const. G. § 131. 2. a, K. § 100. 4. מרגלחו must be regarded as an accusative of place, G. § 116. 1, K. § 86. 4. e. Vid. n. on y. 4.

9. אח בו אום. Vid. Ges. § 120. 3 (comp. § 119. 1.), K. § 81. 2. The Syr. renders בי ישר אול, "what is your news?" and Arab. אוֹב בּ ישׁר ישׁר ישׁר ישׁר בּ יש

הָנְפֵיך, the dual with the suffix, for the form קָבָפֵיך, does not occur as a suffix appended to the singular except in pause, in which state the word is not here. All the versions seem to have read the word in the singular (בְּנַפְּךְ), and to have understood it of the skirt of Boaz's garment, "spread therefore thy skirt over thine handmaid (A. V.)", expande pallium tuum super famulam tuam (Vulg.). Comp. Deut. 23:1; 27:10; 1 Sam. 24:4, 5, and especially Ezek. 16:8, where the phrase is equivalent to "I made thee my wife". So LXX. καὶ περιβαλεῖς τὸ πτερύγιόν σου (Syr. Hex. عاد) ἐπὶ την δούλην σου (comp. their rendering in Numb. 15:38, 1 Sam. 15 : 27); Syr. الْأُعِدَمُ عَقَالُ الْعَدَى عَقَالُ الْعَدَى الْعَلَى الْعَدَى الْعَدَى الْعَدَى الْعَدَ thine handmaid with a corner of thy cloak"; Arab. بِطَرَف לַבּער אָמָהָדְ לְמִקְבֵי לְאָנְהוּ, Targ. quoad sensum, צָתִּקְבִי לְמָּחָבִי לְאָנְהוּ, "let thy name be called upon thine handmaid (comp. Is. 4:1) by taking (her) as a wife". Comp. Euripides Peliades' Frag. VI. 4. ὅταν δ' ὑπ' ἀνδρὸς χλαῖναν εὐγενοῦς πέσης. But as in all the instances where the skirt of a garment is intended, the word is used in the singular (the plural is naturally used in cases like Deut. 22:12), we are inclined to adopt the opinion of those who consider כנפך to be employed metaphorically of protection, as in ch. 2:12, "spread thy wings over thine handmaid", a much more delicate way for Ruth to intimate her wish. So Tremellius and Junius explain the passage in their note: "me ducens in uxorem protectionem meam suscipias", though they erroneously express the singular, "alam tuam", in their translation. Similarly Geddes paraphrases "take thine handmaid under thy protection". כי גאל אתה. Vid. n. on ch. 2:20, and Ges. § 119. 1, K. § 78. 4. Vulg. quia propinquus es.

10. את ליהוה Vid. n. on ch, 2:19, וגר׳ הסבת חסדך וגר׳.

Vid. on const. Ges. § 117. 1, K. § 89. 3; and on form of the verb, G. § 69. 2, K. § 64. 13. On the forms האהרן and האהרן vid. G. § 85. no. 4, and § 96, K. § 36. The former kindness of Ruth was that which she exhibited towards her deceased husband and her mother-in-law, which Boaz had commended at his previous interview with her, recorded in ch. 2:11. The latter was her friendship towards him, as her kinsman, although an old man, which feeling, according to Rosenmüller and Bertheau, was allied with her attachment to her former husband, for whom she wished to raise up seed (ch. The Vulg. has badly rendered and here by miseri-לבלחי לכח וגו'. "By not going after &c.". On constcordia. vid. G. § 149. rem., K. § 106. 3. c. On form of לכה, vid. G. אחרי הבחרים. Vid. G. §. 101. 3, § 68. rem. 8, K. § 64. 12. אם דל ואם עשיר. Vid. K. § 107. 4. K. § 69. 1, and § 33. 1. and עשיר are taken collectively. Comp. Job. 34:19. LXX. εἴτοι πτωχὸς εἴτοι πλούσιος; Syr. حِيْمَ وَا حِيْمَ اللَّهِ الْحَدِيثِ الْحَدِيثِ الْحَدِيثِ الْحَدِيثِ الْحَدِيثِ الْحَدِيثِ الْحَدِيثِ الْحَدِيثِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِيل "young men which are rich or which are poor", which the لِأَنَّكِ لَمْ تَطْلُبِي Arabic translator has strangely mistaken "because thou hast not fol- ٱلشَّبَابُ ٱلْأَغْنِيَآء بَل ٱلْبَسَاكِيدِي, "because thou hast not fol-

lowed rich youths but poor". Vulg. juvenes pauperes sive divites.

11. 'ועהה ב' אל הראי וגו'. Comp. Gen. 21:17. On form of the verb, vid. G. § 68, K. § 64. The scriptio defectiva adopted by several Mss. is by no means so uncommon as Gesenius seems to think (Gr. § 68. rem. 3). אל וגו' כל אשר ה'. On the authority given in the var. lect. we have received אל into the text, but have placed it within brackets, as it is somewhat doubtful. Vid. n. on v. 5. The insertion has necessitated a slight change in the accentuation, which is as near as possible however to that of the Masorites. Thus, instead of יכל אשר־האמרי אעשה לך, we have been

12. ועתה כי אמנם כי אם וגוי vid. Ges. § 98. 3, and rem., K. § 70. 5. שמנם before אמנם strengthens the affirmation, Job 36:4; it is sometimes placed after it as in Job 12:2. The reading of the קרי, namely כי אם for כי is that of many Mss. and the same correction is made in 2 Sam. 13:33, 15:21, Jer. 39:12. But we prefer, with Bertheau and others, to retain the particle. Before oaths the simple is found, as Gen. 22:16, 2 Kings 3:14; and בי is found in the same position in 2 Kings 5:20, Jer. 51:14, &c. It will hardly bear translation. See however Gesenius' Thes. in voc. ב, and Bertheau in h. l. The Masorites, having rejected DN as faulty, left it unaccented. We have therefore been obliged to make a slight change in the accentuation, reading כִי אָם גאָל אנכי for כִי אָם גאָל אנכי. "Nevertheless"; comp. Jer. 36:25, Eccl. 6:7, Neh. 5:8. Boaz was desirous to proceed in the most legal way inasmuch as the right of redeeming the property belonged to him who married Ruth. יש ג' קרוב ממני. "There is a nearer kinsman than I". Vid. Ges. § 117. 1, K. § 89. 1.

13. לני This scriptio defective is found in one Ms. The Masorites have directed that the 5 should be a large letter (לי רבחי), and the Masora parva notes למדנחאי by the Orientals, i. e. the Babylonian Jews, while the occidental Jews write the ש in the same manner (ליני). Buxtorf in his Tiberias, p. 158, says that the word was so marked in order that attention might be directed to the singular integrity of Boaz, "quâ Rutham sine viro pernoctare et exspectare jussit, donec propinguior aliquis vindex, juxta Legem, accederet, quo deficiente, se futurum legitimum vindicem". But Hiller conjectures that there was a variety of reading in the Mss. of the Eastern and Western Jews, the one reading לְנֵי, the other לֵנִי, with the nun doubled to compensate for the long vowel. Compare the regular 3rd pers. pl. perf. לנו, with the form לנו, which occurs Judges 19:13, and the future a, which occurs Judges 19:20 אַל־חַלן (but vid. Ges. § 29. 4. rem., K. § XIII. 4). But these are only later conjectures; vid. Leusden Phil. Heb. הלילה. Acc. of time, G. § 116. 2, K. § 86. 4. f. Dissert. X. On the art. vid. G. § 107. rem., K. § 79. 5. והיה בבקר. Vid. Ges. § 124. 6. rem. 2, K. § 96. 2. אם יגאלך טוב וגו' "If he will act the part of a kinsman to you, well, let him do so". Compare Tobit 3:15, 17, and vid. note on ch. 2:20. Drusius, in the Critici Sacri, mentions that some of the Jewish commentators take In here as the proper name of the kinsman who was nearer than Boaz (but vid. ch. 4:1); and as Boaz was the son of Salmon, it did not require much power of invention to make out Salmon, Elimelek and Tob to be brothers. We need scarcely remark that we are no more inclined to believe this story than Drusius himself was. יחפץ לגאלך. On const. vid. G. § 139. 2, K. § 98. 5. הוי יהוה. "Then I will act a kinsman's part towards you as

surely as Jehovah lives". A common mode of asseveration; vid. 2 Kings 2:2, 4, 5. and Gesenius' Lex. s, v. שכבי "Lie down till the morning", when she might return home in greater safety.

14. וחשבב מרגלתו . "And she lay at the place of his feet". בטרום יכיר איש את רעהו. "Before that Vid. note on v. 4. a man could recognise his friend", i. e. in the grey dusk of The Syr. renders סמשבא by: סמשבא by: סמשבא the morning. "and she rose at dawn when it was yet dark", حَافِرُ مَا خُعِدُهِ. and so the Arab. وقَامَتْ بُكْرَةً غَلَسًا, "and she rose at the earliest dawn". בְּטַרוֹם. The Keri would read בְּטַרוֹם, and so many Mss., but the more difficult reading is certainly to be preferred. שרום occurs in no other place, but always שרום. Fürst says the word comes from שר (שור) with the formative בוֹי. Ewald considers that שַרוֹם was the original form derived from שָׁרָה, with the formative syllable בוֹר (signifying originally freshness, hence beginning, and then used as an adverb), from whence the shorter form מַכֶּר. Bertheau, however, prefers to regard מוכם as the old genuine Hebrew formation, and טרום or טרום as the later Aramaic formation. The forms קשל, קשל and קשול in Syriac correspond to the segholates in Hebrew, vid. Hoffman Gram. Syr. § 87. 1. As, however, the root מרם is not found in the language, nor שרוש used in the later Hebrew or Aramaic, we incline to coincide with Ewald's view. Gesenius, in the Thes. p. 556, remarks: "Poeni habebant bytlym i. e. כטרום vel בטרום pro antequam. Plaut. Poen. V. 1, 5, bytlym mothyn = בטרם מוחים." In the Monumenta Phoenicia, he explains somewhat differently bytlym moth ynn = מַטְרוֹם מוּת הן. Vid. add. ויאמר אל י כי כאה וגוי. In order to prenote on p. 66. vent any slanderous reports, Ruth departed early, in accordance with Boaz's advice (שכבי עד הבקר), for he said: "let it not be known that this woman (so Bertheau correctly dass dieses Weib) came to the floor". These words express Boaz's opinion, which he had previously intimated to Ruth, for the use of the article (האשה) forbids us to suppose that these words were addressed to Ruth. The Targumist, probably influenced by this reason, and considering it unlikely that Boaz should have been alone in the threshingfloor, inserts אַלְּעִלְּכֵּי , "and Boaz said to his young men, &c." The Syr. (followed as usual by the Arab.) gives a translation very wide of the mark, putting these words into the mouth of Ruth: שִׁר בַּבּב בַּבּב , "וֹבּב בַבּב , "and she said to him, let no man know that I came down to you to the floor".

15. בֻּבֹי ה The 2nd. pers. sing. fem. imp. from בֻּבֹּי , to give, vid. G. § 68. 3. rem. 2, K. § LXIV. 17. The forms בה (with הַ paragogic הָבָה) and pl. הָבו are common. But some Mss. (vid. var. lect.) read של with tone milra, which is by aphaeresis for הָּבִיא (comp. Ges. § 73. rem. 4, K. § LXVI. 1. c) a form which actually occurs in one Ms. It ought to be observed that הַבָּה, from יהב, is once found milra in Gen. 29:21, but it seems to be employed there to prevent the meeting of two tone syllables, vid. Ges. § 29. 3. b, K. § 11. 5. Gesenius, in both Thes. and Lex. Man., cites in this place, both under בוא and בוא, without expressing any opinion on the point, and similarly in his grammar. The former however is the simpler view, and is the reading of the great majority of Mss.; see Michaelis' note in var. lect. המשפחה. The plural occurs Isaiah 3:22. The root is שפה, on the form vid. Ges. § 83, 14. 'Dun does not signify a handkerchief or a veil, sheet or apron, as our A. V. renders it in text and margin, but rather as the Vulg. pallium, Syr. مُعَانِمُ N. G. Schroeder (De Vest. mul. Heb.) explains it thus: "Quia adeo ampla erant veterum pallia, ut pars in humerum rejiceretur, altera brachio subduceretur, Rutha, prehendens aliquam partem ejus sinu oblatas a Boaso fruges excepit. Imo aliam vestem quam pallium ne admittere quidem ipse textus videtur. Nam ex verbis אשר עליוד, da vestem quae et super te, haud obscure colligitur, vestem intelligendum esse totum corpus tegentem; quoniam alias pro genio linguae Hebraeae, specialius membrum corporis cui illa applicata fuisset, expressis potius verbis fuisset nominatum. Accedit quod aliud quodcunque tegumentum, nonnisi uni corporis parti, v. g. capiti, destinctum, ad usum, quem volebat Boasus, fuisset ineptum. Neque insolitum id veteribus fuit, ut in sinu vestimenti exterioris aliquid deportarent." is one of the very few instances of imperatives from verbs with a guttural as their second radical which follow the regular form געל (so געל, 2 Sam. 13:17). The  $\frac{1}{\pi}$  instead of  $\frac{1}{\pi}$  (as in אָחָוּי, Cant. 2:15) is an irregularity arising from the o of the second radical. The regular is found in many Mss. Vid. Kalisch § XVI. 9. b. n, and § LIX. 6, Olshausen Lehrb. Heb. Spr. § 234. e. ותאחו. On form vid. Ges. § 67. 1, K. § 58. 3. form vid. Ges. § 66. rem. 2, K. § 62. שש שערים. "Six measures of barley", lit. "he measured six of barley". On const. vid. Ges. § 118. 1. a, K. § 90. 2. c. The measure is not known. The Targumist will have it to have been six seahs of barley, i. e. two ephans (and so Vulg. sex modios), too heavy a load for a woman to carry, and accordingly he does not hesitate to say that Ruth received miraculous וישת עליה, scil. the barley. On strength for the occasion. the form משח vid. G. § 72. rem. 2, K. § 65. So we are inclined to read, following the reading of many Mss., the Vulg. and Syr. (so our A. V., Castalio, &c.). The

LXX. rendering,  $\varkappa \alpha i \varepsilon i \sigma \tilde{\eta} \lambda \vartheta \varepsilon v \varepsilon i \varsigma \tau \tilde{\eta} v \pi \delta \lambda v$ , is of course doubtful, but has been understood by the Syr. Hex. of Ruth ( $\Delta \Delta \omega$ ). The Targ. inserts the name  $\Delta \omega$ . Rosenmüller adheres to the ordinary reading, but the context certainly seems to us to point to the adoption of our reading. Ruth, advised by Boaz, gets up at early dawn in order to quit the threshingfloor unperceived, and before she leaves, Boaz gives her a present to carry to her mother-in-law (v. 17), with which she proceeds on her way to the city. But why should Boaz depart thus early and secretly? It could not be to transact his business, for it was too early, scarcely grey light, and in ch. 4:1 we do actually hear of him going up to the city. The context thus seems to us to require Ruth to be the person here spoken of, and not Boaz.

16. מ' אח בתי Bertheau views this phrase as used here in a different signification from what it is in v. 9, and would render it not as signifying "who art thou, my daughter?" = who art thou? but "who art thou, my daughter?" = what have you accomplished (comparing Judges 18:8)? or, as Maurer, are you the wife of Boaz or not? Vulg. quid egisti, filia? Ewald, Rosenmüller, &c. consider that the question has the same meaning as in v. 9, comparing what is said in v. 14: החים וכיר איש אחדרעהן, but why then should No'omi have used

17. שש־הש" האלה. On the const. of the num. vid. G. § 118. 1. a, K. § 90. 2. c. On the use of the article vid. G. § 107. rem., § 109. 2, K. § 83. 15. כי אמר אלי. Vid. the various readings, and the n. on v. 11.

18. שבי On form vid. G. § 68. 1, and paradigm, K. § 64. paradigm. "Remain quiet"; compare Gen. 38:11. ער אשר "Until that", vid. Ges. § 102. 1. c, K. § 71. 2. 1. יחרעין ישל דבר "How the matter will fall".

out". A similar expression occurs in Chaldee, Ezra 7:20. LXX. quoad sensum, έως τοῦ ἐπιγνῶναί σε πῶς οὐ πεσεῖται ὑῆμα. The reading הרבר is not bad, as כי אם כלה וגר' . "Unless (i. e. until) he has finished the matter today". Lit. "but if", vid. Ges. Lex. in voc.

## Chap. IV.

1. ובעז עלה השער וגר "And Boaz went up to the gate". The verb ירד to descend was used of Boaz going to his threshingfloor in ch. 3:3, and therefore conversely is used of his return to the city. The situation of Bethlehem on a hill explains the usage of the words. השער is the acc. of place. The gate of the city was the place where all business was transacted and trials held. Comp. Gen. 19:1; והנה הגאל עבר אשר וגו'. "And 34:20; Deut. 16:18; 21:19. behold the kinsman was passing by, of whom Boaz had spoken", scil. to Ruth, ch. 3:12, 13. אשר is the accusative case before Γοπρ. Gr. λέγειν τινά. On the construction compare Gen. 19:21, הַבְּבָר אַת־הַעִיר אֲשֵׁר דְּבַּרְהַ "that I will not destroy this city about which thou hast spoken", and ch. 23:16, יוַשְׁקל אַבַרָהַם לְעַפּרוּן אַת־הַכּסף אֲשׁר דְבּר וּגוּי , "and Abraham weighed out to Ephron the money concerning which he had spoken &c."; vid. also 1 Kings 13:3. דבר is also construed in this signification with 2 and even with see cases adduced in Gesenius' Lexicon. סירה, defect. סירה On form vid. Ges. § 48. 5, K. § 39. 1; and on the tone, G. § 71. rem. 3, K. § LXV. 14, and note. "Turn aside"; comp. שבה, vid. Ges. § 68. rem. 2, K. § 64. 6, and Exod. 3:3. consult refs. under הַּבָרה. This phrase implies that the author was unacquainted with the name of the nearer kinsman. It is correctly explained by Gesenius in

his Lexicon; see also Fürst. Comp. 1 Sam. 21:3; 2 Kings 6:8; The Vulgate paraphrases it correctly vocans eum nomine suo. The LXX. appear to have read only אלמני, which they rendered by κρύφιε, i. e. one whose name was unknown. The Alex. cod. reads κάθισον ὧδε κρυφỹ, which must be rendered, "sit here quietly", which appears to have been a conjectural emendation. The Syr. Hex. has "my relation", as the rendering of κρύφιε, reading perhaps instead συγγενής (vid. Rördam's note). That version also inserts here أَكَنْ مُن مُن أَكُنْ مُن أَلَكُ اسْمُلِك on إِنْ أَكُنْ مُن أَلِكُ السُمُلِي on, "but he said, who art thou my relation?" As this insertion is found in none of the Mss. of the LXX., it seems, as Rördam remarks, to have been partly taken from the Peshito Syr., which reads instead of סביב פלני אלמני, "but he said to him, what is it?" The Arabic translation omits from פלני to the רַּסָר. Vid. Ges. § 71. rem. 4. A comend of the verse. mon reading (vid. var. lect.) is וְיַםֶּר. וישב. Vid. Ges. § 68. 3. rem. 3, K. § 64. 8.

- 2. ייקח עשרה אי . On const. vid. Ges. § 118. 1. b, K. § 90. 2. a.
- 3. "ואמר לגאל חלקת ונו". "And he said to the kinsman, the portion of land (not, a portion of land, vid. note on ch. 2:3, and compare Josh. 24:32) which belonged to our brother (so the Hebrews often designated a relation in general, comp. Gen. 13:8, here nearly equivalent to fellow-countryman; comp. Exod. 2:11) Elimelek, No omi sold, who has returned from the country of Moab (vid. n. on ch. 1:15, 22)." This is the correct translation of the passage, which must not be rendered with the Vulg. and our A. V., "Noomi selleth &c." Neither must we adopt the opinion of the Syriac translator (vid. below), who supposes that Boaz was the person to whom the sale had been made; nor the view of Tremel-

lius and Junius, who arbitrarily explain מכרה by alienavit, and suppose that No'omi had transferred the property to her son Mahlon, on whose death it had come to his wife Ruth. Rosenmüller considers that the land in question must have come into the possession of the nearer kinsman, but that the use and enjoyment of the property for life belonged to No'omi as the widow of Elimelek, and that it was this which she was desirous to sell. Strictly speaking no Israelite could sell his land. It could only be sold for the term of years between one jubilee and another. In the case before us, it would appear either that Elimelek (whose representative No'omi was) had sold his lands before going down to the country of Moab, or that, after his death, the land was sold by No'omi herself. In such a case the nearest of kin had the power to redeem the land by paying its value for the number of years remaining up to the year of jubilee. This it was which Boaz now proposed to do, and it would seem from the narrative that the redeemer of land could be required to marry the widow of the original owner, should he have died childless, in order to raise up his name upon his inheritance. This is substantially the same view as that adopted by Bertheau. The Syr. (followed by the Arab.) renders the passage: رهُ أَكْمَ كُمُّكُ مُنِهُ كُنُ الْعَصِيدُ الْمُعَلِّلِ اللَّهِ الْحَيْكُ وَاحْدُهُ كِم تُحْوِيد "And he said to the avenger of the inheritance, the portion of land of our brother Elimelek, Nami has sold to me, thus inserting מָבָרָה after מָבָרָה. The LXX. have η δέδοται Νωεμίν x. τ. λ. "which was given to No omi". Cappellus thought that they must have omitted מכרה. It is probable, however, that they thus rendered the passage to avoid the difficulty consequent on the supposition that No'omi herself sold the land. The Vulgate has incorrectly vendet Noemi.

4. 'ואני אמרהי אגלה ונו' "And I have said (i. e. I have



taken it in hand. There is no reason, with Rosenmüller, to suppose בּלְבֵי to be mentally understood; Boaz had previously promised this to Ruth; comp. ch. 3:13) I will inform you, saying." Lit. I will uncover your ear, namely, by lifting up the hair which generally covers it. It is unnecessary to consider with some that the idea is taken from one wrapped up in a cloak, which, being removed, the ear is uncovered. Comp. 1 Sam. 9:15; 2 Sam. 7:27, &c. the form of אונך, vid. G. § 91. 6, § 83. 11, K. § 31. vid. G. § 139. 2, K. § 98. 5. קנה נגד הישבים וגו׳. "Buy it before the inhabitants, and before the elders of my people". Comp. Gen. 23:18. Rosenmüller prefers to confine to the ten elders who sat at the gate of the city (comp. v. 2), but the text alludes to הישבים, as distinct from the וקני העיר. The Syr. translator seems to have had a somewhat different reading, and in this case to have given a loose paraphrase: وَاكُمْ الْمُورِ وَامْكُمْ وَامْكُمْ عَلُّو أُمِيْكُ وَالْكُمْ الْمُورِكُ وَامْكُمْ مَا الْمُ أيد مراه الله عدم ومدم والله الله والمويد تعمد حودامد وكفعمنا مرش بالمحمد ب and inform thee, and I will say to thee, do thou buy it before these sitting (here), and I declare that I am ready to say so and to purchase it before the elders of my people who are sitting (here), If thou wilt redeem, &c." The Arabic does not here follow the Syr. for it has: وَأَخْبُرُكَ أَمَامَ هُؤُلآء ٱلْجُلُوسِ and I , وَأَمَامَ أَشْيَاخٍ شَعْبِي الْمُؤلَّةِ ٱلْحَاضِرِينَ فَإِنْ كُنْتَ الْخَ announce to thee before these (persons) sitting (here), and before the chiefs of my people, these (persons) standing (here), אם תנאל גאל ואם לא וגוי. Comp. on the if thou wilt &c. whole passage Lev. 25:25, 26. On יָּנָאָל vid. Ges. § 63. 2, K. § 59. 6: the pattach is lengthened into kametz in pause. We have read ואם לא הגאל, following a large number of

Mss. and all the ancient versions. This reading is approved of by most critics, as Rosenmüller, Maurer, Bertheau &c. It is very harsh to suppose that in uttering this one word, Boaz directed his speech to the elders, instead of continuing to address the kinsman; an opinion adopted by some who defend the reading ינאל. Nor is the view of Michaelis to be adopted, who would render אנאל, "sin minus, alius redimat", which would require אחר to be arbitrarily supplied. וארע וגוי. The reading of the Keri, namely וארעה, is not necessary, though that is the more common mode of expressing a purpose, vid. Ges. § 126. 1, K. § 94. 9. The Syr. seems to have misunderstood this clause also: ຢ່ຳ 🔨 ວິໄວ الْكُمُّ الْكُمْ الْمُعَالِمُ اللّهِ اللّهُ not redeem it, and I will redeem it"; similarly the Arab. نَأَعْلِمْ أَنَّكَ لَمْ تُحِبُّ تَطْلُبُ فَأَطْلُبُ أَنَا Ges. Lex., K. § 69. 4. ויאמר אנכי אגאל LXX. ס אל בניתפע Έγω είμι, άγχιστεύσω, where the είμι is redundant, and ought by no means to be expressed in translation as the Syr. Hex. has done (الله المدّ ). This is a peculiar expression common to the LXX. version of Judges, Ruth and Kings; vid. Bos Prolegomena ad LXX. cap. 1.

5. ביום קנחך ה'. On const. of inf. vid. Ges. § 129. 1. b, K. § 98. 1. ומאח רוח המי. As the text stands, it must mean: when you purchase the land, you must not only buy it from No'omi, but also from Ruth, to whom, as wife of the deceased, it also appertains, and you must purchase (the reading קניחי is indefensible, vid. below) it from her with a view of raising up seed to her deceased husband Mahlon. Ruth as well as No'omi had an interest in the land (comp. n. on v. 3). The reading of the text מאח הוא is supported almost unanimously by the Mss. (the exceptions being very

So also the LXX., followed by Syr. Hex., who doubtful). render אמו ידא רות (unless with 2 Heb. Mss. it read ומיד, which is possible but not certain), the Arab. وَمِنْ رَاعُونَ, which differs in this point from the Syriac (Peshito). But the Vulg. and the Syr. seem to have read non, the former rendering: "Ruth quoque Moabitidem, quae uxor defuncti fuit, debes accipere", the latter: مُخَدُّهُ عدم عدم ومند مدي والمنافعة والمنافع the Moabitess, the wife of the deud". The collocation of the words in vv. 9 and 10 favours this reading, and hence it is adopted by many critics, as Cappellus, Houbigant, Dathe, Rosenmüller, and even favoured by Maurer, and Vercellone; on the other hand it does not appear unlikely that such a correction was introduced from v. 9. One of my own Mss. (cod. 2), by placing a rebhia on המואביה, gives a different turn to the passage: "And Boaz said, In the day when thou purchasest the field from the hand of No'omi and from Ruth the Moabitess, you purchase the wife of the deceased, in order to raise up the name of the deceased upon his inheritance". This affords a good sense, but I have not found it supported by any other Mss., and it has no support from any of ענית להקים. Vid. G. § 139. 2, K. the ancient versions. § 98. 5. We have adopted (with Dathe, Rosenmüller, Bertheau, &c.) without hesitation the reading of the Keri, which is also that of many Mss., the Targ., Vulg., and Syr.; the reading אַיִּחִי as first person is scarcely intelligible, for it is very harsh indeed to regard it, with Cappellus, "quasi praevidens Boaz fore ut propinquus ille non eam vellet ducere in uxorem, lapsu quodam linguae dixerit קניתי, quasi dicat: Si tu non comparas, comparabo eam mihi". reading probably crept in from v. 10. The LXX. have zai

6. אוכל. This is properly the first pers. imperf. hophal from יכל, a verb with o instead of a under the 2nd radical. Other examples are שׁבֹל, to be bereaved, בַּטוֹן, to be little. Its passive use has been lost sight of, vid. Ges. Lehrg. p. 460, Olshausen Heb. Spr. § 261. On const. here vid. Ges. § 139. 2 and rem., K. § 98. 5. פן אשחית את ני. Because if I should marry Ruth and have only one son, that child will not be reckoned as my son but as the son of Mahlon, and so my own inheritance will be marred, for it will pass away to the family of Elimelek. Josephus and the Targumist consider that the anonymous kinsman was already married, and that he here alludes to the disputes which were likely to arise in his family if he should take a second wife. But the text will not easily bear this meaning, as it is his inheritance that the kinsman speaks about. Bertheau takes the meaning of the passage to be this: The redemption of the land in question will cost money, but the produce of the land, if Ruth should have a son, will belong not to me but to the child, and therefore I will not mar my inheritance by using part of it in order to redeem the land of Elimelek. גאל לך א' אח גאלחי. "Redeem for thyself my redemption-portion", i. e. the field which I have the nearest right to redeem. The Vulg. renders freely: "cedo juri (or better, with some Mss., jure, vid. Vercellone) propinquitatis neque enim posteritatem familiae meae delere debeo: tu utere meo privilegio quo me libenter carere profiteor."

7. וואת לפנים בישראל "And this was formerly in Israel", i. e. an ancient custom in Israel. The noun is supplied at the end of the verse. לפנים, "of old", "anciently", vid. Ges. Lex. s. v. פֿנה, and comp. K. § 70. 8. 2. על הגאלה ועל The words הְּמְרָה and הְמָרָה, redemption and exchange are used here in a general signification for all cases of buying or selling land. Very freely the Vulg. ut si quando alter alteri suo juri cedebat. The Syr. renders المُعَادِّ عَدَّدُ عَادِيًّا عَدْدُاً عَالَمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مُعُمُّدُهُ إِنَّهُ مَعْدُ إِنْ مَعْدُ إِنْ مَعْدُ إِنْ مَعْدُوا بِمُعْدُوا كَمَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله was the mode of redemption in the presence of the children of Israel, and the mode of transferring the right to raise up (scil. seed)", which the Arab. renders by وَهَذَا ٱلْأُمْرُ يَكُونُ أَمَامَ بَنى إِسْرَائيلَ وَهَذَا كَانَ خَبَرَ ٱلَّذِى يَسْتَعْفِي مِنْ إِقَامَةِ and this was the matter before the children اَلذُّرْيَّةِ لِلْمَيِّتِ of Israel, and this was the account of him who sought to be free from raising up offspring to the dead. לקים וגו'. "In order to confirm any matter". We meet this phrase again in Ezek. 13:6. לקים is construed with היה understood in the former clause. A rare scriptio plena יְלַקְיֵים is found in several Mss. Vulg. ut esset firma concessio. שלף איש נעלו וגו' Thus signifying that he gave the buyer the right to enter into the land. The Targumist in rendering this passage has substituted the pulling off the glove of the right hand in

place of the shoe, probably after the custom of the middle ages. Josephus has curiously misunderstood the passage, and supposed that there was a reference to the law of Deut. 25:5—9. But here it is the seller that takes off his own shoe and hands it to the buyer, and Ruth, so far from being present, had kept herself at home. Comp. ch. 3:18. מונורות Custom; Syr. and Arab. בהתעורות testimony, so LXX. μαρτυρίου. Vulg testimonium cessionis.

- 8. איאמר הגאל לבעו. The Vulg. has "dixit ergo propinquo suo Boaz", which would of course require איאמר בעו לגאל. Several Mss. read however, "dixit ergo propinquus Boaz", which reading Vercellone is inclined to prefer, explaining the following words in the Vulgate thus: "Tolle (nempe, sume tibi, anfer, accipe) calceamentum: quod statim solvit de pede suo. Hoc sensu apud Ambrosium legimus: Et dicebat propinquus: Accipe et adquire tibi tu; et solvebat calceamentum suum". In this case we need not suppose that there was any omission of קנה לך, but rather that the rendering of the Vulg. was quoad sensum. וישלף נעלו. "And he (scil. the nearer kinsman) drew off his shoe"; not Boaz, as the Targumist wrongly interprets.
- 9. לזקנים וכל העם להקנים וכל העם. The influence of the preposition extends to the second member, and so in the end of the verse, מרכליון ומחלון. Vid. G. § 119 1, K. § 78. 4. היום. Acc. of time, G. § 116. 2, K. § 86. 4. היום. Orpah, who had gone back to her country, was thus excluded, if indeed she ever had a right, being a foreigner.

his brethren". ומשער מקומו. The LXX. render here quoad sensum, καὶ ἐκ τῆς φυλῆς λαοῦ αὐτοῦ, comp. n. on ch. 3:11 (The Complutensian edition has however the literal πύλης τοῦ τόπου αὐτοῦ). Similarly the Syr. and Arab. render, "and from his tribe (מֹבְּיִבֶּיׁבִּי, בִּיבִּיִּבִּיִּבְּיִּ )". Vulg. freely: de familia sua ac fratribus et populo.

11. 'ויאמרו כל העם וגו'. Vid. G. § 145. 1. rem., K. § 77. 18. עדים. scil. אנהנו, vid. n. on v. 9, and comp. Josh. 24: 22. יתן יהוה את ה' הכאה. Vid. on const. G. § 125. 3. b, K. The accent shews הכאה to be the participle; vid. n. on ch. 1:15. On the the art. vid. G. § 109. 2, "May Jchovah make the woman that is K. § 83. 15. come into thine house as &c. On יולן vid. the Lexicon. אשר בנו עהיהם את וגר'. Which two did build the house &c.": scil. by their twelve sons = בנים (so Targ.), as the building material of a nation. Comp. Gen. 16:2; 30:3. Both בַּוֹח and בות are from the same root בות, בנה having sprung from the harder בנה. Comp. n. on ch. 1:1 and the examples of the letter 3 being softened into a vowel which are cited by Gesenius in the Lex. Man. under בַּיָּם. Fürst and others derive it from אשר On the construction of אשר vid. G. § 121. 1, K. § 80. 1; שחיהם is to be connected with שחיהם. On the form of the latter vid. n. on ch. 1:8, and on its construction as a numeral, G. § 118. 1, K. § 90. ועשה חיל וגוי "And act valiantly", or "virtuously"; comp. Prov. 31:29, Psalm 60:14. The rendering "acquire wealth", adopted by Ibn Ezra and others, after the analogy of Deut. 8:17, 18; Ezek. 28:4, does not suit the context. The LXX. cod. Alex. followed by Syr. Hex. renders literally: καὶ ποιῆσαι δύναμιν ἐν Ἐφραθά, but the ordinary text refers the clause to Rachel and Leah; καὶ ἐποίησαν δύναμιν ἐν Έσραθά, καὶ ἔσται ὄνομα ἐν Βηθλεέμ. We need not remark that, according to the Hebrew, these words must be considered as addressed only to Boaz. The Vulg., however, also refers them to Ruth, as is shewn by its rendering of the whole passage: faciat Dominus hanc mulierem .... ut sit exemplum virtutis in Ephrata et habeat celebre nomen in Bethlehem". The reading ינשי does not appear in any Ms. But as the word was in early times written defectively, this may account for the variations in the versions. The Syr. renders مُكْتِم سُمُلُا صُافِعُ لُو مُوسِد معد معد معد معد , which must be translated: "and he (Israel) did valiantly in Ephratah, and they (Rachel and Leah) called its name Bethlehem". , وَأَكْتُونَا ٱلْأَفْرَاتِيَةَ وَدُعِيَ ٱسْمُهَا بَيْتَ كُمْ The Arab. renders: , وَأَكْتُونَا الْأَفْرَاتِيَةَ وَدُعِي "And they increased Ephrata, and its name was called Bethlehem". The expression וקרא שם בבית לחם is not met with elsewhere, lit. "call thy name &c.", i. e. get to yourself a famous name, or beget a son, and so obtain a name which shall be named on all your posterity. In Gen. 48:16 it is doubtful in which signification the words are to be taken.

- 12. בכית פרץ. The name of Perez is mentioned because he was the founder of the family, and most probably the progenitor of all the Bethlehemites. מן הורע וגוי "Through the seed which Jehovah will give thee of this woman". The Syr. and Arab. translate as if this were a second prayer: "and may the Lord give thee seed of this woman!" הנער הואת. On the article, vid. G. § 109. 2, K. § 83. 15.
- 13. הריון. On the form of the noun vid. G. § 83. 15, and § 84. V.
- 14. "אשר לא השבית וגו". "Who hath not left thee mithout a redeemer today". By the redeemer here we must understand, not Boaz as Cappellus and others have imagined,

but rather (with Rosenmüller, Bertheau, &c.), the son born that day (היום), who is called the redeemer, not because he should one day redeem the inheritance of Elimelek (Carpzov, Rosenmüller &c.), which had been done by Boaz, but because he, the son of Ruth, was at the same time reckoned as the son of No'omi, and as such removed the disgrace of childlessness from her, and would comfort her, and nourish her old age, and so act as her redeemer (Bertheau). The Vulg. renders הואל by successor, and similarly the Arabic by בול הואל, heir, although the Syriac has "redeemer". בושראל Lit. "and his name shall be called in Israel", i. e., shall be famous.

15. 'והיה לך למשיב וגו'. "And he shall be to thee as a restorer of soul", i. e. of life. Comp. Lam. 1:11, 16, 19, and Judg. 15:19, 1 Sam. 30:12. משים. part. hiph. vid. Ges. § 71 and paradigm, K. § 65. 3. h. ולכלכל את שכחך. "And shall comfort thy old age". On the form of כלכל vid. Ges. § 54. 4, K. § XLVIII. 14; הַלָּבֵל with the inf. const. בַּלָבֵל, preceded by has almost the signification of the future; vid. G. § 129. 3. כי כלתך א' אהכתך ילדתו. On the form rem. 1, K. § 98. 6. אהבת before the suffix vid. G. § 58. 1. a, and rem. 3, K. § 52. 6. On ילדתו vid. same references. The reading ילדתו אשר היא potissimum eum in is not so good. finem appositum est, ut appareat, אשר non ad suffixum proxime praecedens, sed ad nomen referendum esse" -כובה לך מש' ב' "Better to thee than seven sons". On construction vid. G. § 117. 1, K. § 89. 1. Other women have cause to delight in their sons, but you have a sevenfold cause to rejoice in your daughter-in-law, as she has done you more good than seven sons. The Syriac has "better in your eyes than seven sons". The number seven is used indefinitely, hence the Targ. has "than many sons".

- 16. הְיָה לְ "And because a nurse to it". הְיָה לְ signifies to be changed into, to become. Vid. Ges. Lex. sub voce , A. 3.
- 17. On the difficulties connected with the genealogy in this and the following verses vid. Introd. § 11.
- 20. אח שלמן. As we must for the sake of uniformity either read here שַׁלְמָה with the majority of Mss. and, in that case, read the same form in v. 21; or read שלמן here (with many Mss.) as well as in v. 21; we have preferred the form form as it has on the whole the greater amount of support, and is the form found in Matt. 1:3, 4, Luke 3:34. The form with the same of the same

### Addendum to note on ch. 3:14 at p. 50.

Wex, in his De Punicis Plautinis Meletemata, takes quite a different view from that of Gesenius. The latter scholar transliterates the line, Bythlim mothyn moctothuulechanti damaschon, by : מכורם (בטרם) מוח הן אחוח לי ולך אנחיבסכת, and renders it literally "Ante mortem ecce amicitia (erat) mihi tecum, o Antidama". Wex, on the other hand transliterates it : מוח ביה לין מחן מאחוחי הלך אנחיבסש כן, and renders it literally by: "Domus pernoctandi data est a necessario meo peregrinationis, Antidama probo". The free translation of Plautus is: "Sed hic mihi antehac hospes Antidamas fuit". I do not profess myself competent to decide on the question, but it strikes me that the use of the word antehac is somewhat in favour of the explanation of Gesenius.

# NOTES ON THE ACCENTUATION.

Davidson's "Outlines of Hebrew Accentuation" is the work referred to, unless otherwise expressly stated.

### Chap. I.

1. The verse divides itself into two clauses, the last under the government of silluq, the first under that of athnach. Athnach's clause is again subdivided by its major zaqeph; in the nearer clause tippecha appears as minor (according to rule, Dav. Heb. Acc. § 7. 3.) with its servant merca (§ 10. 1.). In zaqeph's clause munach as servant of zaqeph connects ששש closely with the following genitive. Pashta appears as minor of zaqeph although the sense alone would require a connective accent. As אור וו בימו is not required to be immediately connected with connected with rebhia, the major to zaqeph.

Silluq's clause is also divided by zaqeph, which is likewise used as its major (§ 6, 4). Zaqeph's clause is marked by the use of the same accents as in the former case; but, as in the present instance it contains more words, rehbia is preceded by its servants munach and darga (on the use of the latter vid. Dav. § 11. 1). The third word from rebhia takes geresh, which is its minor (§ 11. 1 and 2.), and which is again preceded by qadma as its servant (§ 13. 1). In silluq's more immediate clause, silluq is preceded by its servant mercha (§ 6. 1), preceded by its minor tippecha (§ 6. 3), which again has its servant mercha (§ 10. 1).

- 2. As usual this verse is divided into two by athnach. Athnach's clause is subdivided by its major zaqeph. As the word does not belong more to Kilyon than to Mahlon, is accented not with the servant of zaqeph, but with its minor pashta preceded by its servant mahpach. As there are other words which are to be connected together, mahpach is preceded by the minimus munach with psiq, and it again by the extraordinary servant merca (with does not require an accent on account of the makkeph). As a pause intervenes here, it is marked by geresh as minor of pashta, preceded by its ordinary servant qadma, vid. § 12. 1. 2. 3 and § 13. 1, which is preceded by telisha qetannah as minor to geresh; vid. § 5. 6. and that by pazer, its maximus; (the major being omitted) vid. § 12. 4, at the end, and § 13. 2, also as before § 5. 6. Athnach's immediate clause is the same as in the former verse. The clause of silluq here is the same as in the first verse, the makkephs rendering other servants unnecessary.
- 3. Athnach's clause, which is short, has the same accents as in v. 1, except that here munach, the ordinary servant of athnach, appears. The clause of silluq also is the same as its more immediate clause in v. 1.
- 4. On the clause of silluq, and the more immediate clause of athnach, vid. n. on v. 1. Athnach's major, namely, zaqeph, is preceded by its minor pashta and its servant mahpach, as in v. 2. Another strong distinctive being needed, zaqeph reappears (vid. § 7. 4 and comp. § 6. 4). In place of metheg on 'D, a munach would have been allowable; מאביות being in apposition, the distinctive pashta is used according to rule; and again להם than with 'D, requiring to be more closely connected with וישאון than with 'D, is marked with the major of zaqeph, namely rebhia (vid. § 9. 4), which is preceded by its servant munach.
- 5. Athnach's clause here is identical with that in v. 3. The clause of silluq is identical with that in v. 1, with the exception that there are no connectives in it required immediately before zaqeph or silluq.
- 6. Athnach's clause is the same as that in v. 2, with slight differences in the connectives. There is nothing remarkable in silluq's imme-

diate clause; in its more remote clausules there is a repetition of zaqeph (vid. Dav. Heb. Acc. p. 44 and § 6. 4). In each case the consecution is zaqeph preceded by its minor pashta, which latter is in both cases preceded by its servant mahpach.

- 7. Zaqeph's clause has regularly its minor pashta and its major rebhia.
- 8. Athnach's clause is accented as usual, only there is a repetitus of zaqeph (vid. § 7.4). The student must bear in mind that in such cases, the nearer to the beginning of the verse, the more pausal power the same accent possesses. Silluq's clause is longer than usual, and so under the clausule of tippecha, tippecha's minor tebhir appears with its attendant darga (vid. § 10.2). The student will note in the clausule of zaqeph the occurrence of two conjunctive accents together. The second conjunctive has in such a case sometimes the force of a slight distinctive, and is here mahpach the servant of pashta, before which a munach is used, as the occurrence of two mahpachs would be harsh.
- 9. Athnach's clause is here identical with that in the former verse. Sillug's clause also requires no comment.
  - 10. On athnach's clause vid. Dav. § 7. 3.
- 11. On the accentuation of העור with qadma which is found in some Mss. vid. § 12. 3, at end, and § 5. 5.
- 12. As pashta, the minor of zaqeph, is a postpositive, it has to be repeated in the cases of אמרחי and אמרחי, those words taking the accent on the penultimate. The consecution of the accents is as before noted.
- 13. In this verse zaqeph has on both occasions to call in its major rebhia. The use of tippecha can never perplex the student who bears in mind that, if athnach's and silluq's clauses consist of more than one word, tippecha must be employed whether distinctive in sense or not.
  - 14. Let the student bear in mind the remark on v. 13.
- 16. On ק'ליני vid. n. on v. 12. Rebhia, the major of zaqeph, is here found preceded by its minor geresh with its accompanying servant qadma. Vid. § 11.2 and § 5.5. Telisha gedholah is major of rebhia; vid. §. 12.3.
  - 17. In the clause under the government of silluq, the zaqeph on המות

is, as noted before (vid. n. on v. 8), of inferior power and seems used for emphasis; vid Dav. p. 49 (§ 4.). In the clausule under zaqeph repetitus, geresh, the minor of pashta is omitted, and hence merca, the servant of pashta (vid. § 12. 2), assumes its functions as a slight distinctive (§ 12. 3. and § 5. 5.). Telisha qetannah is used in relation to geresh which is represented here by its servant (§ 5. 6.). It will be observed, however, that there is a difference in Mss. On This in athnach's clause, vid. n. on v. 12.

- 18. Zaqeph gadhol is used instead of zaqeph qaton, because its clause consists only of one word. Vid. § 7. 4, and § 6. 4.
  - 19. Comp. n. on v. 4 and vv. 12. 19. and vid. §. 9. 4.
- 20. In silluq's clause, tippecha appears as its minor preceded by its own minor tebhir (§ 10. 2.), which occurs because שרי is to be more closely connected with the preceding verb than with ל. Merca is often used as servant of tebhir, on the conditions mentioned in § 12. 2.
- 21. On the occurrence of two conjunctives in juxtaposition vid. n. on v. 8. at end.
- 22. On the use of mahpach as a disjunctive in the absence of geresh vid. § 12. 3. and comp. n. on v. 17. In zaqeph's clausule under silluq, is marked with rebhia, the major of zaqeph, for emphasis, and yethibh takes the place of pashta as minor of zaqeph. Vid. § 9. 3.

## Chap. II.

- 1. On the occurrence of yethibh in athnach's clause vid. n. on ch. 1:22. On the use of gereshayim as minor of rebhia; vid. § 11. 2. Tippecha, though a disjunctive, was necessarily used before silluq; vid. § 6:3.
- 2. Zaqeph gadhol appears as major to athnach (vid. § 9:1, § 7:4, and comp. § 6:4), אחר being marked with it because less connected with than אשר is with the following words. Zaqeph being repeated must in this case become qaton, and, according to the law of repetitions, possesses greater power. Rebhia is preceded by its minor geresh, used in this case

because there are several words in the clause. Telisha qetannah is used in relation to geresh as a kind of loose connective vid. § 5. 6. Some Mss. have here qurne pharah, contrary to rule, comp. the various readings on v. 8.

- 3. Comp. n. on v. 2.
- 4. On the use of yethibh for pashta comp. n. on v. 1. and on ch. 1:22.
- 5. On the accentuation of בען; vid. n. on ch. 1:12.
- 6. On tebhir vid. § 12:2; and on rebhia, § 10:3.
- 7. Comp. refs. on v. 6. In הוה ש' הוה, the הוה is marked with a disjunctive, as it is less closely connected with ש' than ש' is connected with הוב'.

  This principle must be perpetually borne in mind.
- 8. On the repetitus of pashta; vid. scheme at beginning of § 9. This accentuation seems here emphatic. The variants will be noted by the student, W. 1. adopting the ordinary accentuation, while on the reading of W. 8, he should consult § 12. 2. On darga, vid. § 11. 1; on geresh § 12. 3; and on qadma § 13. 1. On telisha q. vid. as before § 5. 6, and on the variants comp. v. 2.
- 9. On merca as servant to tebhir in athnach's clause vid. § 12. 2. The reading of W. 10. is in opposition to § 11. 2. Some editions read ההלכת, as for instance that of Bagster, but vid. § 9. 4. The reading is perhaps preferable. On the zaqephs comp. n. on v. 2.
- 10. On the pashta comp. n. on ch. 1:12. On the absence of the geresh and the use of mahpach vid. § 12. 3 and § 5. 5. On telisha vid. refs. on v. 2 and 8. Note however the variants.
- 11. On the pashtas comp. n. on ch. 1:12; on the clauses of rebhia vid. § 11, and on the use of gereshayim § 11. 2. On zaqeph vid. the refs. in v. 2.
- 13. On the omission of geresh, vid. the refs. on v. 10. Telisha gedholah here appears as major of pashta; vid. § 12. 4. There is here also as in vv. 2, 8, 10, a difference of reading.
- 14. The accentuation גְשֵׁי is somewhat peculiar, the merca here being used, as often, in the place of a methog. On the grammatical form vid. the

comm. The principle of the accentuation is, that where a word with the tone on the penultimate is to be used with a conjunctive accent, the final toncless syllable leans on the accent of the following word, and often receives as a compensation for its loss of the tone a subordinate accent, or, as it appears in many copies, is pointed with metheg. Comp. Gen. 28:2; Numb. 17:23; Deut. 4:33 (in some edd.); Isaiah 40:7; 49:7; 66:3. Vid. Kalisch § XI. 5, Olshausen Heb. Sp. § 44. b, and comp. Dav. p. 63. note 1. On מולים vid. n. on ch. 1:12, and on telisha qet. vid. n. on vv. 2 and 8.

- 15. Tebhir appears as the minor of tippecha preceded by its servant darga (§ 10. 2 and § 12. 1.). As אל is more closely connected with אל, than with the preceding אל, it must have munach, and rebhia the major of tippecha is accordingly placed on לאמר. On telisha vid. refs. in preceding verse.
  - 18. Vid. § 9. 3.
- 19. There ought properly to be a second geresh after השולם, but as that would be harsh, the second geresh is omitted and its place supplied by mahpach; vid. § 12.3 and § 5.5. also § 11.4. note. In silluq's clause geresh ought to be have been used as minor of tebhir, but its place is here supplied by darga. Pashta is used in silluq's clause as a substitute for another rebhia, which ought to have occurred as major to tippecha. Vid. § 10.3. and comp Gen. 38:12; Numb. 7:87; Deut. 28:14.
- 20. On merca as servant to pashta twice in this verse vid. § 12. 2. On the combination of munach and darga vid. § 11. 1. On לכל vid. n. on ch. 1:12.
  - 21. On munach with psiq vid. § 11. 1, at end.
  - 23. On gereshayim vid. § 11. 2.

## Chap, III.

1. On athnach's clause vid. n. on ch. 1:3. On zaqeph, vid. § 6. 4, § 9. 1. The clausule of tippecha is regular, tebhir, its minor, being used to avoid the occurrence of two conjunctives.

- 2. In the clause of zaqeph under the sway of athnach, pashta is the minor and rebhia the major. Vid. § 9. 3, 4. On the doubling of pashta vid. § 3. 2. In silluq's clause there appears regularly tippecha with its minor tebhir and its major rebhia, אוה being accented relatively to tippecha and not to silluq.
- 3. Athnach's clause is the same as has been often noted. Munach is used with psiq, as a slight distinctive is required between ומכת and חבכו.
- 4. In zaqeph's clause, וירעת seems marked with a disjunctive accent to denote emphasis. On the repetition of pashta compare ch. 2:8. Silluq's clause is subdivided by its major zaqeph, of which pashta is minor. In the clausule under the immediate sway of silluq, הא is marked with tippecha, which as the minor of silluq necessarily appears; vid. § 6.3.
  - 5. On tippecha in athnach's clause vid. § 7.3. On tebhir vid. § 10.2.
  - 6. On zageph gadhol vid. § 6. 4.
- 7. אביי is accentuated relatively to the whole clause of athnach and hence receives zaqeph, athnach's major. Zaqeph gadhol is used as the clause consists only of one word, and the repeated zaqeph qaton is of course of more power. On יישר vid. § 3. 2. Mahpach, though a conjunctive, acts as a slight disjunctive in the absence of geresh, vid. § 5. 5.
- 8. והנה אשה in silluq's clause is a good instance of emphatic accentuation; vid. Davidson's remarks on p. 49.
- Beyond the repetition of zaqeph there is nothing which requires special notice in this verse. Rebhia is major to zaqeph.
- On the absence of geresh in zaqeph's clause under athnach consult refs. on v. 7.
  - 11. On the use of munach in יוראי vid. § 9. 2.
- 12. On the slight change of accents necessarily made here in consequence of the insertion of DN, vid. the commentary on the passage.
- 13. On munach psiq. vid. § 11. 1. On merca as servant to pashta vid. § 12. 2. Darga in the absence of geresh is here used as a slight distinctive. Vid. notes on vv. 7, 10.
  - 14. On the accentuation of בקם vid. n. on v. 7.

K

- 15. In tippecha's clausule under athnach, tebhir appears as the minor of tippecha accompanied by its servant darga, and telisha gedholah is the major to tebhir (§ 12.4) הובי being accented therewith, instead of with rebhia, because it is directly connected with the following accusative. The major here occurs without the minor. Parallel cases are not, however, uncommon; Gen. 7:7; Exod. 3:19; 21:33; Judg. 8:6; Hosea 4:1; Jon. 2;3. But compare the statement of Luzzato, in § 11. note 2. (5), that "geresh is often changed to telisha gedh. if the word on which it stands be small". On the accentuation vide as often § 6.3.
- 16. In both the cases ותובר לה and ותובר לה and ותובר לה, the disjunctive pashta occurs on the principle of relative accentuation, some slight disjunctive being required. See however on this § 9.3 and note 4. The accentuation with munach would be natural, if an accusative were expressed after the verbs. Pashta, though a postpositive accent, is not doubled in the case of ותובר, on account of the proximity of the zaqeph.
- 17. On zaqeph gadhol vid. § 7. 4 and § 6. 4. In zaqeph's clause under the sway of silluq, yethibh is used for pashta; on the cause of this vid. § 9. 3. The student should note the difference between yethibh and mahpach.
- 18. On yethibh vid. refs. in former note. Note the repetition of zaqeph in athnach's clause. In zaqeph's clause under silluq, the mahpach has the force of a slight disjunctive; vid. § 12. 2. near the end.

## Chap. IV.

- 1. On the clause of segholta vid. § 8. 1. Following five Mss., we have adopted the accentuation השנוד, in order more clearly to point out the segholate; vid. Kalisch Gr. § 12.16. On the omission of geresh, while qadma its servant appears, vid. § 5.5; and consult on the accentuation here the table of prose accentuation given in that section. Note also the omission of geresh in the clause of zaqeph.
  - 2. On gereshayim vid. § 12. 3.

- 4. On the occurrence of munach and darga together, in rebhia's clause under the sway of segholta vid. § 11. 1. Geresh is minor to rebhia and is attended by its servant qadma. On the two munachs in segholta's immediate clause vid. § 8. 2. Zarqa is minor to segholta, vid. as before § 8. 1. קולהן being accentuated relatively to zarqa is marked with its major telisha gedholah. Rebhia is the major of segholta. In athnach's clause we must note that in zaqeph's clausule, pashta its ordinary minor occurs preceded by its servant mahpach and by munach, inasmuch as, in the phrase ceded by its servant mahpach and by munach, inasmuch as, in the phrase is more closely connected with the preceding than with the following אולהן. A typographical mistake has unfortunately occurred in the text and variants, where אולהן appears with qadma (אולהן) instead of with pashta (אולהן), which is here a substitute for rebhia vid. § 9. 4.
- On the occurrence of mahpach and munach vid, n. on former verse.
   So with respect to telisha.
- 7. On telisha qetannah vid. § 13. 1. On merca before tebhir vid. § 12. 2.
  - 9. On telisha q. vid. § 13. 1.
- 10. On telisha qetannah and the preceding munachs vid. § 13. 1. On munach and darga in rebhia's clause vid. § 11. 1. On יְחַלְהוֹיִ vid. § 9. 2.
- 11. On ויאמר'ן vid. § 13. 1, at the end. In zaqeph's clause pashta appears to be repeated, but is used the second time for rebhia; vid. § 9. 4. Before pashta repetitus mahpach with psiq is used as a minimus; vid. § 12. 2. at the end. On the absence of geresh after qadma and qadma's consequent use vid. § 5. 5.
  - 12. On qadma vid. preceding note.
  - 13. On merca before tebhir vid. § 12. 2.
  - 14. On telisha gedholah vid. § 12. 4. Merca before tebhir as before.
- 15. On the conjunction of munach and mahpach vid. n. on v. 4. On בור אוברוד, vid. § 3. 2; Kalisch § 12. 16.
  - 17. On telisha q. vid. § 13. 1; and on the absence of geresh, § 5. 5.

# NOTES ON THE TARGUM.

### Chap. I.

- 1. מְנֵר Vid. Riggs § 18. 1, Longfield 76. מְנֵר T. Vid. R. § 60. 1. b, L. 192. עשרחי כפנין On const. vid. R. § 65. 1, L. 201. משרחי כפנין הומא דאחברי עי המרוי למהוי From the day on which the world was created, בִּיה being understood, vid. L. 221, R. § 48. 1. דייהי Vid. אתא in Glossary, and R. § 24. 2, L. 101. לאיכחא . Vid. Aphel of עתיד למהוי עתיד למהוי Vid. R. § 60. 1. c, מחל אוותא למשתי מול למשתי עול למיכל לי vid. R. § 60. 1. c, L. 192. 3.
- 2. אַבְּחוֹ and וְבְּחוֹ Both forms occur, the former being the more common; vid. R. § 23. rem. 1, L. 93.
- 3. בְּנְרָא: Vid. Glossary under בַּ. Her two sons. On the suffix vid. R. § 8. 3, L. 126.
  - 4. ימן בְּנַת מי. Vid. Glossary under בַּת.
  - 5. מֲתְבָּלְא. Part. Aph. from הְבַלְא.
- 6. 'לְמִחַן וְגוּי "By giving them bread". מְחַן inf. of בְּחַן וְגוּי. The use of the infinitive as a verbal noun is more apparent in Chaldee than in Hebrew.
- 7. יְּמֶשֶׁר שֶׁם Heb. דִּי הְמַן הַפּן: R. § 48. 1, L. 222. Following Dr. S. Davidson, I stated in the var. lect. under the Hebrew text, that the Paris and Antwerp Polyglotts agreed with the other authorities cited there in omitting the words מארע יהודה On afterwards examining these authorities myself I found

that this was not the case. The Polyglotts having been collated for the Targum after the variants of the Hebrew text had been prepared, the first sheet was struck off before the error was perceived. It is only fair to Dr. Davidson to state that he fell into the mistake by following De Rossi.

- 8. אָמְרָא לְבֵית אָפָּה. Compare our note on the Hebrew text. אָמְבוּץ. The Targumist has thus preserved the peculiarity in the Heb. text, vid. our comm. there and R. § 47. 3. דְּנְבְּהוּן from זְּהֹ. The student should notice that יוֹר is not only a termination of the 2nd pers. plural masc. but also of the feminine, although this is not noted in the grammars. Four several instances occur in this verse. יְבוֹבְּרְחִוּן. Vid. יְבוֹבְּרְחִוּן
- 9. יְבְרֵהוּא אֲנֵר הִּשְׁקְרוּוּן נ׳ "And through this reward may you find rest &c." Here also let the student note the masculine form of the 2nd pers. plural impf. used for the feminine. בָּל תְוָדָא וַתְרָא וַתְרָא. Vid. in Glossary under תַרַר
  - 10. בְּתוּכ impf. from תוּר , vid. R. § 22. 1, L. 87.
- 11. העוד כען איח לי ונו׳. Is there yet now any child in my womb? i. c. are there still any children in my womb?
- 12. לעמכון. Vid. n. on v. 8. בְּבִית. A scriptio plena for the more common בְּבִית, from סוב or בִּיב. Vid. the paradigms in Riggs and Longfield. בְּלִמְבְוֹי וּנִרְ is the infinitive of בְּלִמְבְוֹי וּנִרְ and preceded by בְּוֹב. Lit. I am old from being as a wife to a man, i. e. I am too old to be married. Comp. our comment on the Heb. text.
- 13. יְחָבֶן vid. Glossary under יְחָבֶן יְחָבֶן part. plur. fem. from יַחָב vid. Glossary under בְּחַים. יַחַב Vid. R. § 64. 1. b, L. 199, and יַחִיר in Glossary. אַרוֹם נַפְּבַּח בִּי מ' וגר in Glossary. אַרוֹם נַפְּבַּח בִּי מ' וגר is the because a stroke from the Lord hus gone out against me". אַרוֹם נַפְּבַח בִי מ' וגר is the daghesh being omitted, as frequently occurs in a letter pointed with sheva. מְּחָא, מְחָא, is a noun derived from אַחָא, to strike, denoting a stroke, a judgment. On the signification of בְּ compare the commentary.

- 14. בְּכְיוֶ וּבְּכְין is the part. fem. plur. as the preceding נְמִלֶן. Vid. R. § 53. 1. note, L. 240. ונשיקת. Vid. R. § 13. 2, L. 54.
  - 15. חַבָּח from הַּבּח, vid. the paradigms.
- 16. מאיכא. The pres. part. fem. The usual form is הַאָּבָּא. ווומי אבש, "and the holy days". אבש, emph. of בשם, used in the abstract for good, and governed by יומי in the genitive. The more usual expression -pre ל with בית inf. of למבח for a holy day or festival is אום מיב פוי. fixed, vid. R. § 22. 1, and paradigm; L. S7, and paradigm. שית מאה ותלת עםר פ׳. The אבית. Vid. on form R. § 22. 1, L. 87. Six hundred and thirteen precepts. The tradition that the Law included 613 precepts is of great antiquity and is several times alluded to in the Talmud, e. g. in Tract. Mayvoth fol. 23 b. in the following words: "Rabbi Samlai explained; 613 laws were communicated to Moses, of which 365 are prohibitions, like the days of the solar year, and 248 commands, like the number of the members of the human body". They were first specified by Maimonides, and similar attempts were made after him by the author of the "Halailoth Gedoloth", by Nachmanides, the author of the "Sopher Mikraoth gedoloth" and others. The arrangement and distribution occasionally differ, but the number is invariable. I have derived the above information from Dr. Kalisch. Of Maimonides' tract an English translation is given by Rev. M. Margoliouth in his Modern Judaism Investigated, and the text of Maimonides has been published interleaved with an English translation by Mr. Robert Young of Edinburgh. עפיה .מה דנטרין עמיך is construed with the part. plural as a collective. אירהא. Vid. Glossary, and R. § 9. 1. note.
- 17. אֶּרָא קְבִירָא. "I shall be buried". The impf. of the substantive verb with the fem. part. peil. This is the ordinary way to express a future passive. ולא תוכיפי ע׳ למללא. Vid. R. § 58, L. 68, and compare Ges. Heb. Gr. § 139. 2, K. § 103. 1.
  - 18. ארום מאלמא היא. Vid. Glossary s. v. אלם.
- 19. דְּעֶלֶן. From עַלֵּל On form vid. R. § 12. 2, L. 40. וארגישו הרנישו The construction here is the same as that in Hebrew, the



verb agreeing with the genitive governed by כל, rather than with the governing word. Comp. Ges. § 145. 1. rem., K. § 77. 18. עלייהן is frequently to be met with. The form in the Jerus. dialect is generally עלוי (for עלוהי), from whence with plural suffixes עליי and also עיליי.

- 20. לא תהוין קרן לי . On const. vid. R. § 53. 1, L. 241.
- 21. אנא מליא א' מבעלי ובני ונר'. "I went out full (possessed) of my husband and my sons, and the Lord has brought me back empty (deprived) of them. Note the difference in the meaning of מוֹ in the two clauses. ומוֹ קְרֵם יִי אִקְהְוּדִי לִי חִיבְּחִי "And from the Lord it has been testified against me as to my iniquity", i. e. the Lord has testified against me by the evils that have come upon me.
- 22. 'במעלי יומא דפּ' . עלל Glossary under מְעַלִּי . עלל יומא דפּ' . במעלי יומא דפּ' . עלל gis the constr. plur. of the part. Aphel. יו מראו ב' י למהצד וגר "And in that day the children of Israel began to cut the sheaf of elevation, which was of barley". The אָרְמוּח, the sheaf of elevation (אַרְמוּח, elevation) was the wave-sheaf or sheaf of the first fruits of the harvest, which was offered up to the Lord during the feast of the passover. See Lev. 23:10—12. As barley was the first grain ripe, the wave-sheaf was composed of it. Comp. Exodus 9:31, 32.

## Chap. II.

- 1. אשתמודע "A relative" vid. Glossary under ידע. "A relative"
- 2. איזל. The imperf. of אַבוּל. L. 86, R. § 21. a. The list of verbs given in the grammars as exhibiting the peculiarities of the class אַבּרּל פּיי is by no means exhaustive. אַבּרּלִין. Vid. Glossary under שַּבּרְלִין. The serves a double purpose, firstly as accusative governed by בחר בחר אונינוי, and secondly as giving a relative signification to the suffix in בעינוי. Vid. R. § 48. 1, L. 221.
- 3. אורע ארעהא. ואורע ארעהא. אורַע ארעהא. Vid. Glossary under אורַע. אַרְעָא is the aphel of ארע. Vid. R. § 21. a, L. 86, and comp. note on former verse. רמן "Who was of the family of Elimelek".

- 4. יהא מימרא דיי בסערכון. "May the Lord himself be your strength", a wide paraphrase of the Hebrew יְהֵעָּהֶם is the impf. apoc. of יְהֵעָּה; the more common form is יְהֵי, but יְהֵי is also found, which is only another mode of writing יְהֵא . Vid. R. § 23, last note on the paradigm, L. 98. יברכנך. On the epenthetic nun before the suffix vid. R. § 16. note 1, L. 69.
- 5. "רמני רב ונוי. "Who was appointed chief over the reapers". מַנֵּי pael from מָנָא Vid. R. § 23. 1. b, L. 91.
- 6. היא רחבת. היא רחבת. "She who returned". On חבה consult the paradigm of verbs ע"ו in Riggs' and Longfield's grammars. On the const. vid. R. § 47. 1, L. 213.
- תה רמשחת הר. "Those which are left", or "whatever there are which are left". מה יוֹם is used here not as an interrogative but, as frequently in Hebrew, for an indefinite pronoun. Comp Longfield, 228. ואתת אחת "אחת "And she came and stood, and has remained now from the morning even to this present time (וְעַר בְּעַן פוּן); it is but a short time (וְעַר בִּין) that she has sat down in the house for a little".
- 8. לְא חַהַבְּין. 2nd pers. sing. fem. impf. of הוּדְּ, a peculiar form; vid. R. § 22. 1. למחל. Vid. R. § 21. a, L. 86, and note on v. 2. עולמתו
- 9. מסחכלא On the transposition vid. R. § 6. b, L. 9. אורהבין is the fem. part. On its declension vid. R. § 35, L. 144, and on the const. R. § 47. 1, L. 213. אוולי vid. R. § 15. 2, L. 71. אַיָּרְיָּן are both participles. On the government of participles vid. R. § 53. 2, L. 243.
- 10. וסגירח ונר. "Why is this that I have found favour &c.". אשרטורעותני 'Vid. Glossary s. v. יַדַע. "Of the daughters of Moab". The suffix is pleonastic (vid. R. § 47. 2, L. 216), and is in the fem. plural, because countries are regarded as feminine when considered as the mothers of the inhabitants; and the plural is preferred, because there is a collective notion in the word. "דלא אדכי למעל וגר". "Who are not clean to enter

into the congregation of the Lord". The reference is to Deut. 23:3. אַרְבֵּי is the Ithpeal of רְבִיא, vid. R. § 23. 2, L. 91. On לְמֵעֵל consult R. § 19. 3, L. 79. c, bearing in mind that the guttural will not admit the use of daghesh.

- 11. "ונר על וגר יי לא גור על וגר יי לא גור על וגר "That when the Lord decreed so, he did not decree it concerning the females, but concerning the males". The Dresden Ms. reads רבר גור עליכ' לא גור אלהן על גובריא, "that when he decreed it concerning you, he did not decree it but concerning the males". דעהירין וני "That kings and prophets shall proceed from thee". Vid. Glossary s. v. עחבר א למפק מ' מלפין וני עם וגר' "That kings and prophets shall proceed from thee". אולת לאחגירא ולמחב בין עם וגר' "And thou hast gone to become a proselyte and to return among a people." מתם is the infinitive of מתם or after the analogy of verbs עייע.
  - 12. השוובי. Vid. Glossary, and Longfield 58, Riggs § 14. 2. note.
- 13. למדכי למדכי. Comp. n. on v. 10. מללהא. Vid. R. § 12. 2, L. 40. אמתך "the world to come", עַלְּמָא דְאָחֵי הֵי i. q. הִיא. On constr. vid. R. § 47. 1, L. 213, and comp. Ges. Heb. Gr. § 119. 2, Kalisch § 78. 5.
- 14. וחיכולי. Vid. R. § 21. a, L. 86. ואושוט ווחיכולי. Vid. R. § 20. 2. c, L. 82.
- 16. אואף מחר החירון Vid. on form R. § 18. 1 and 3, L. 75, 77. The reading of the Antwerp and Paris Polyglotts, and of the Dresden Ms., is to the effect that the reapers should let some ears fall even from the forks, with which they were wont to raise up the sheaves. וחישבקון Lit. "and leave (them) in order that she may be a gleaner (scil. of them)", i. e. leave them so that she may glean them up. Vid. R. § 52. 2, L. 237.
  - 17. וְדַשַׁח. Vid. the paradigms of verbs ע"ן in Riggs and Longfield.
- 18. וסוברת. Vid. Glossary, and R. § 14. 1. a, L. 55. 1. חמותה ונר The Targ. here follows the ordinary Masoretic text, but vid.

 $\mathbf{L}$ 

our commentary. ואפקת. Vid. Glossary under דאשתארת. נְפַקּק On the form שירת found in the variants vid. Glossary (שאר).

- 19. ימְבוֹרֶךְ . Vid. Glossary s. v. מְבוֹרָךְ . Either to be viewed merely as another form of the part. pael, or as a part. poel, on which vid. refs. on ובוברת in v. 18. ראשתרלית עמיה. Vid. R. § 48. 1, L. 221. מתקרי. Vid. paradigms of verbs ל"א.
- 20. מכורך אוא מכורך. Vid. previous note. מפריקנא הוא הפריקנא הוא הפריקנא הוא הפריקנא הוא הפריקנא הוא הפריקנא הוא signifies "redemption" and not "a redeemer"; the Hebrew requires the latter, having מַנֹאָלֵנוּ. We have therefore preferred with Buxtorf to adopt here the reading of the Paris and Antwerp Polyglotts.
  - 22. רביא. Vid. L. 145, R. § 35. ישיצון. Vid. Glossary (שִׁיצֵיי).

### Chap. III.

- 1. בשבועה. Lit. "by an oath" i. e. truly.
- 2. אשתמורע לנא . Who is related to us. Vid. Glossary under יבע . Vid. commentary in loco.
- 3. ותחלילי. Vid. Glossary s. ע. חלל., and R. § 12. II. 5, L. 50. תכשיטין. Vid. Glossary. וְחַהְּחִין. Impf. of חַבּרַםמי. R. § 18. note 1, L. 78. שיציוחיה למיכל וגר עובר Vid. Glossary, and R. § 14. 2, L. 57. התפרסמי. On the construction vid. R. § 52. 2, L. 237. The construction with is preferred because of the suffix with שיציות, which, as it were, breaks the immediate government of the infinitive.
- 4. בערן משכביה. On constr. of infinitive vid. refs. as in former note. ותעולי R. § 48. 1, L. 221. יתא׳ דיד תמן. Vid. Glossary s. v. עלל. On constr. vid. R. § 53. 1, L. 241.
- 7. ואוטיב לביה. Vid. Glossary s. v. טבר. R. § 20. 3. b. and rem., L. 82 and 84. אַעָרִי. Vid. Gloss. ערא. R. § 23. 2. note, L. 91. לרמכא. Vid. Glossary אַער.
- 8. הְּחְוָה Both forms הְּחָה and הְּוָה (as also הְּחָוָה) occur. The latter is the more common. אָלֶפֶּת Vid. Glossary under אָלֶפֶּת.



- רָּמְבָא The fem. of the participle has several forms, either regularly רְּמְבָא or a stronger form as here רְמְבָא, or by dropping the vowel of the second radical and shortening the first בין מימרי וגרי, מימרי וגרי, מימרי וגרי, and also בְּמְבָא, and also בּתְּמְבָּא, "between himself and between Michal the daughter of Saul". On מימרי vid. Glossary and R. § 49. 1. c. מִימְרֵיה is for מֵימְרֵיה. The suffix of the 3rd. pers. sing. masc. is sometimes written »—.
  - 9. למסבי Vid. Glossary s. v. נַסַב.
- 10. אוטבח Vid. n. on v. 7. גרמיך. Vid. Glossary. דנטרא Vid. m. on v. 7. גרמיך. "Who keeps (preserves) a little brother-in-law until he be grown up" i. e. protects him until he be suitable to be her husband. למהך. Vid. Glossary. הוף.
  - 11. לסוברא. Vid. Glossary s. v. סבר, and R. § 14. 1. a, L. 55.
- 12. בְּחֲוֹי לֵיהּ לְּמִפְּרָק וְגוּי "To whom it is becoming to act the part of a redeemer". חֲוֹי, or חֲוֹי, of which the former is the most common, the latter the most correct form is properly the part. peil of מְחֵוֹא and signifies "what is seen", hence, "becoming", "worthy", "right".
- 13. יוברא רחזי וגר. Vid. previous note. ונפרוק לחיי וגר ונפרוק לחיי is the impf. of פרק after the Syriac analogy, vid. R. § 12. I. 3, L. 41. לחיי properly "for lives", a phrase which came to have the signification of "advantageously", "let him redeem with good fortune", "good luck". ואפרוקניך. On the form of suffix vid. R. § 16. note 1, L. 69.
- - 17. תהכץ. Vid. n. on ch. 2:8.
  - 18. יתב. Vid. יתבי.

#### Chap. IV.

- 1. אַניען א' Vid. Glossary s. v. צָנִיען.
- 4. אַנְרֵע Vid. Glossary s. v. יְרַע R. § 20. 4, § 6. a. note, L. 78, and 7. ארום לא איתבר מנך ונוי. "For there is none besides thee who has the power to redeem before thee, and who is so near to dwell (i. e. so near a neighbour) as thou". הוא is the same as אַרָּא, the being the demonstrative pronoun, this, that, used here almost in the same signification as the relative, as דְּהַא (= Heb. אָשֶׁר הַוּא) in the second clause. בְּחַבְּה is the inf. of בּוֹרָא.
- 5. ובעי ליבמא וגוי. "And thou wilt be required to do the part of a levir and to marry her".
- 6. רלמא תהי למצו. "Lest there be contention". Vid. Glossary לְמָא
- 7. בומן רשקלן וטרן. Vid. Glossary s. v. מָלָא. חָשֶּׁרָא. רַתּקָּלוּ וטרן. The Targumist has accommodated the story of the transaction to the customs of the middle ages. Or is it possible that נַרְמִיק may mean a shoe as well as a glove? אושים. Aphel of אושים "And thus the house of Israel were accustomed to do in buying one from the other". בית יש is plural because בית יש is collective.
- 10. למקם. למקם. ישיצי Vid. Glossary ומתרע םי ... "And from the gate of the Sanhedrin that is in his place", i. e. in his city.
- 12. יְרְהֵי קְרֵי וגר "And call &c." קרי וגר is the participle; the more common form is קר, and with the substantive verb is used as an imperative.
  - 14. בריך שמיה די On const. vid. R. § 47. 2, L. 216.
- 17. וְקְרָאוֹ or וּקְרָאוֹ. Vid. R. § 24. note 1, L. 93. וַּהָרָאוֹ is here not the 3rd pers. pl. fem. as before, but the participle plural; compare note on v. 12.
- 20. רב בית אבא לבית יי. "Head of the chief house of the tribe of Judah", lit. "the house of the father in the house of Judah". דבטילו "Whose sons did away with the quards which the

wicked Jeroboam set over the ways". The allusion is to the opinion prevalent among the later Jews, that Jeroboam not only set up the golden calves in Bethel and Dan, but also set guards to watch the roads, and to prevent the Israelites from going up to Jerusalem to the temple. This is not improbable, though the Old Testament has no direct allusion to it. 1 Kings 12:26, &. My friend Dr. Kalisch has informed me that the Talmud (in Sanhedrin קב (connects it with 2 Kings 17:21. קב מ ישׂרָאל ונו', and in Moed Katon שׁרָאל ונו', and in Moed Katon ישׂרָאל ונו' For in discussing the narrative concerning the illness of Abijah, the son of Jeroboam (1 Kings 14), the question is raised what was the "good thing" (דבר מוֹב) which he had done, and to which he owed an honourable grave (ver. 13); and Rabbi Sera answers, "because he gave up his watch, and went up himself to Jerusalem to worship", while Rabbi Chaninah bar Papa replies: "because he destroyed the watch-houses, which his father Jeroboam had set up in the public roads to prevent the Israelites from going up to Jerusalem on the three great festivals (שבטל פררסאות שראל לקהל). Equally). שהושיב ירבעם אביו על הדרכים שלא יעלו ישראל explicit is Talmud Baba Bathra 121 b where the time is alluded to "when removed the watchmen whom Jeroboam had appointed to prevent the Israelites from visiting Jerusalem". בנטופא. A figurative expression to denote the piety and holiness of Salmon's life, and that of is gum, or odoriferous incense, (Heb. נטַר) and it is his sons. not unnatural to compare deeds acceptable to God with the sacred incense ordained for worship and atonement, Ex. 30:34. Bethlehem and Netophah (נמופה) are coupled together in Neh 8:26, and were very near one another: Salmon deserved to belong to המופ, because his conduct was as pleasing as NDIOJ.

21. אכצן אשרויבו עמא בית ישראל. "The people of the house of Israel were freed". Compare note on v. 7. אכצן. The abbreviation which occurs in the Dresden Ms. (as mentioned in the variants), is for ב' מולין (two words) and either refers to the two words בען ובען which seem redundant in the reading of that Ms., or

perhaps may relate to the word איכצן ווא itself. For the Talmud (in Baba Bathra Fol. 91) remarks אַכצן וה בען וה בען (Judg. 12:8, 10) is identical with Boaz; but in order to deduce his wealth and power from his very name, it was vocalized אַכּצָן (as our Targum editions also read), and interpreted to mean "the father (i. e. the possessor) of flocks" (אַכ אַאַר), so that אַכצן would properly be two words. Hence, perhaps, the reading of the Dresden Ms. אַכצן is preferable to אַכצן, as it reproduces the Biblical name אַכִּצָן, white אַכּצָן is a modification in favour of a questionable etymology.

22. בְּחָשְׁ. From the genealogy in 1 Chr. 2:16, in which it is mentioned that Abigail and Zeruiah were sisters of David, whose father was Jesse, compared with the statement in 2 Sam. 17:25, that Abigail was daughter of Nahash and sister to Zeruiah, the Rabbis arrived at the not unnatural conclusion that Jesse and Nahash were identical. Hence the origin of this story in explanation of such a strange name. On this point the student may consult Smith's Biblical Dictionary in the articles on Jesse and Nahash. אמרויבו מורא ונוי שרויבו מורא ונוי שרויבו מורא ונוי שרויבו מורא ונוי שלים מורא שלים מורא ונוי שלים מורא שלים מורא

רוה, to dread, to fear, ch. 3: 8. בייל, perfect, entire, ch. 4: 19. and אולדא, a generation, gencalogy.

אוֹרְבָּנְחָא, הוֹרְבָּנְחָא, a nurse, ch. 4:16.

ning, under. It takes the suffixes of plural nouns.

שבל .to be bereaved. Heb. שבל. Aphel to bereave, part. fem. እንጀቦድ, bereaved. ch. 1: 5.

סבשים, female ornament, toilet, pl-ישישין ornaments, ch. 3: 3. קליםי, num. adj. third. חַלַח, fem. num. three.

חמיני, num. adj. eighth.

Do and 120, there, thither.

ንውር. nom. pr. Tamar, ch. 4: 12. אָבָרוּימָא, consolution, pl. בריקין, ch. 2: 13.

חָלָיַן, fem. הְּנְיָתָא and הְּנְיָנָא, second.

וְפְנוּקִין, delights, pleasures, ch. 4:15. קיף, strong, mighty, powerful. רַבְּין, const. יחֲהָ, fem. וְהַרָּהַ, const. לַּרָתֵּי. With suff. הַרָּתַי takes the form of חַרויהון, as חַרויהון, both of them, ch. 1:5. &c.

הַרִמִילָא, הַּרְמִיל, a sack, a wallet, ch. 2: 18.

חָרַעָא, הַּרָעָא, a door, a gate. חשיעי, num. adj. ninth

fem. אַלְימָא ch. 2: 12. בשָׁהָ, פווע, emph. אַבְשָׁי, plur. שׁבְּהַן

const. Danz', a name.

אַבְיֵב, plur. emph. heaven, the heavens. The sing. and plur. absol. are wanting, const. ישמי.

עבש, to hear, to obey.

שׁתַא, emph. שׁנָח, const. שׁנָה, emph. שׁתָא, plur. שנין, a year.

שפיר, fair, good, ch. 2: 22.

שַקל, to weigh, to estimate.

שְׁרֵיא, שְׁרֵיא, Pael, שָׁרָיא, to begin, to commence, ch. 1:22.

NOW and TOW, to drink. Construed with 2 of the vessel out of which any one drinks.

and שתי, participle from אחש, fem. שחיא, ch. 2: 9. thirsty.

ישחיתי num. adj. sixth.

ጋለጥ, to desire, to wish. Part. fem. N⊇ND, ch. 1: 16.

עבַר, to seek, to require, ch. 3: 1. סַבְשִׁילָא, חַבְשׁיל, something cooked, sauce, condiment ch. 2: 14.

בות, to return, inf. בתם, ch. 1:16. Aphel to bring back, ch. 1:21; often used in the sense of to reply, to answer, ch. 2: 6, 11.

omission of the final ה another form is created, viz. אַבְּשׁיָ, plur. שַׁבִּיּי, אַבִּייָ.

אָשְׁיִי, Pael שִׁיִי to put, to place, ch. 3: 15; 4: 16, impf. ch. 3: 3. איבּולִין, i. q. שׁבּוּלִין, ch. 2: 15.

שומְרוֹן, nom. pr. Samaria.

אָחָרִיּה, corruption, ch. 4: 22.

ch. 2: 12, an anomalous form for שׁיבֵּי so שִׁיבֵּי for שִׁיבֵּי Ithpael אִישְׁרִיוֹב pass. to be freed, ch. 4: 19.

שיעוּר, שִׁיעוּר, *a measure*. ch. 2: 17.

ישׁצֵּה, שֵׁצֵה, שׁצֵּה, to destroy, to comsume, also to complete, to finish, ch. 4: 10; ch. 2: 21, 23. On form vid. under

שיציות, completion, conclusion, ch. 3: 3.

שׁרָת, אַשְׁרָּא, six, ch. 3: 15. בַּבּע, בּער, to lie down, to die.

רַבָּי, בּיבּי, זה זה מוני מונית, נס מונית, נ

שׁבִיב, adj. dead, pl. emph. שָׁבִיב, dmelling abo Division Clause

שׁכִינָא, dwelling, the Divine Glory, Shekinah, ch. 2: 12.

# 2

맛그같, to be satisfied, to be satiated, ch. 2:14.

עִבְעָא, שְׂבַע, satiety, fullness, ch. 2: 18.

שׁלְמוֹן, nom. pr. Salmon.

שעורין, barley.

שַׁרָה, nom. pr. Sarah.

שַׂרְעִין, barley, form found in Antwerp and Paris Polyglotts for שִׁעוֹרִין.

# 2

שאול, nom. pr. Saul, ch. 3: 8. אשׁאוּל, to ask, part. ch. 3: 4.

קשׁר, to be left, to remain. Generally used in Pael שׁיֵר, to leave, or in Aphel or Ithpael; a form מְשִׁרָּה, 3rd pers. sing. fem. Pael occurs in ch. 2: 18, Antwerp and Paris Polyglotts. Ithpael, to leave, to be left, ch. 1: 3; 2: 14, part. ch. 2: 7.

שַׁבָּא, vid. under אַשְׁבָּא.

בַבְּעֵי, a neighbour, fem. אּהָבְבַעִּי, a female neighbour, plur. אָשַבַבּע, ch. 4: 17.

אַבְּלֵא and שִׁבְּוֹלֶא, an ear of corn, &c., plural ישִׁבְּלִין and ישִׁבּלִין.

ישביעה or שביעה, an oath, ch. 3: 1, 13.

שׁבְטָּא, שֶׁבֶטְא, מ tribe, plur. שִׁבְטִּץ, ch. 4: 11.

ישביעי, num. adj. seventh.

paw, to leave, to forsake.

רבע, אַרְבְע, the Sabbath. By the

רְבָּקַה, nom. pr. Rebecca.

רְנִימָּה, stoning, throwing, רְנִימָה, the throwing of stones, stoning, ch. 1: 17.

רְגְלָא, הֶגֶל, a foot, plural and dual

קביש, to make a noise, tumult.

Aphel, to move one's self, to come together, to congregate, ch. 1:19.

אָרוֹבִין, a boy, young man, pl. רוֹבִין, ch. 3:10.

רוּחָא, רוּחָא, רוּחַא, רוּחָא, רוּחָא, רוּפִילָא, chief, governor, pl. רוּפִילָא, ch. 1: 2.

חור, nom. pr. Ruth.

רָחֵל, a secret; רָחֵל secrety, ch. 3: 7. חָל, nom. pr. Rachel.

רְחַם, to pity, to feel compassion for, perf. רְחַכוּם ch. 4: 14.

הַקְמִין, found only in plural, mercy, compassion.

רִיבָּא ,רִיבָּא , בּיבָּא ,רִיבָּא ,רִיבָּא ,רִיבָּא ,רְיבָּא ,רְבִיתָא , ch. 2:5, אַרָבִיתָא ,ch. 4: 12.

רִיקּן, *empty*, fem. רֵיקּן, ch. 1:21; 3: 17.

רְבֵּךְ to be soft, Pael, to soften, Ithpe. pass. ch. 3: 8.

D7, nom. pr. Ram, ch. 4: 19.

רְמַשׁ, רְמַשׁ, *evening*, ch. 2: 17.

רְעוֹחָא, רְעוֹחָא, desire, wish, ch. 4:4.

סר שוי, ישט, one who has the power or liberty, able to do, ch. 4: 4.

רשוי and רשוי, רְשוּיח, ability, permission, power, ch. 4: 6.

החח, to tremble, to fear.

אָרְחִיחָא, trembling, fear, ch. 3: 8.

וְהָ and the relative, as תְּדְּקְמוֹתְיּ, ch. 2: 11, "from before that", i. e. heretofore.

קְנָה, אָקְנָה, to buy, to purchase, inf. ch. 4: 7.

אַכְּי, to be weary, to dislike. Aphel, to solicit, to vex, ch. 1: 16.

רְּבֶּר, acquisition, possession, ch. 4:8. אָרְרָ, to call, to summon. foll. by of the person, ch. 1: 20; 4: 16. Ithpe. pass. ch. 3: 9, part. ch. 1: 1; 2: 19.

קרי, אָרְיָא, אָרְיָא, and אָרְיָא, אָרְי, acity.

קריב, near, akin, related.

קריץ, קריצא, קריץ, morning, dawn.

קלישְׁטָא, קּשׁוֹט, truth, קּישׁוֹט, דְּקריִשְׁטָא, truly, ch. 3: 1.

קרבין, plur. רְבְרְבִין, a prince, a chief, as an adj. great, mighty; emph. בְּבָּא

רְבָּר, וְרָבָּר, to be great, to increase, to grow up.

רְבּוֹנְא ,רְבּוֹנְא, a lord, master, ch. 2:

רְבִי, רְבִי, a boy, a young man, ch. 4: 16. plur. רְבַיָּא (Ms. תִיבַיָּא, ch. 2: 21.

רְבִיעִי, num. adj. fourth.

] תְבְּנִין, a prince, chief, pl. רַבְּנִין, ch. 1: 2.

ference to place or time. It corresponds often to Hebrew לָפָנֵי. The phrase בון קָּדָם is sometimes i. q. קרם, it sometimes signifies from, nearly like the Heb. מאת, מעם.

קרַם, קרַם, antiquity, beginning; קו קרמח, before, formerly; plur. מלקדמין, whence קוֹלקדמין anciently, formerly.

קרְמָאָה, בּרְמֵי, prior, preceding, first, ch. 3: 9.

אָרָרָכָּא, a congregation, assembly, church.

קוּרָשָׁא קוֹרָשׁ, holiness.

Dip, to rise up, stand. Pael Dip, to establish, to sustain. part. ch. 4: 7. Aphel אַקִּים and הַקִּים, to set up, to appoint, to raise up, ch. 4: 5.

קשום .vid. קישטא

קטילא, death, killing, execution, ch. 1: 17.

אָפַעע, to cut, to cut off. Ithpe. pass. to be cut off, i.e. to be shortened, ch. 1:5. קים, קים, קים, a gibbet, cross, ch. 1: 17. Syr. ميس, Heb. צען.

קמָח, קמָח, קמָח, flour, meal. SR, a voice, sound, thunder, plur-וּקָלָן, voices. The plur. וְקִלוּן is generally used of thunders.

קלי, קלי, a something roasted, grains of wheat, barley, ch. 2: 14.

בְּלֵיל, light, swift, little, ch. 1: 13. בּקים, קוֹם, before, in the presence of, contracted from DJP. מבחר a little, somewhat, for a short time. ch. 2:7.

אָבַר, impf. יִצְבוֹר, to collect, to heap up, to glean; inf. ch. 2: 8. perf. ch. 2: 17; צְבִירַת, part. pres. fem. ch. 2: 15, 16.

צְדִיקְא ,צַדִּיק, just, rightcous, fem. emph. צַדִּיקְתָּא, ch. 3: 11.

צַּדְקוּת, justice, righteousness.

חֹחַאָ, to thirst, to be thirsty, ch. 2: 9.

צָהַין, thirsty, pl. צָהַי, אָהָיּחָאָ, thirst, ch. 1: 1.

אָלוֹחָא, prayer, supplication.

אָצָל, to prosper, to be prosperous. Aphel, to render prosperous, part. ch. 4: 12.

צלֵרו, צלֵי, Pael, to pray, to intreat. צָלִיבָא, a gibbet, a cross, a hanging, ch. 1: אַלִיבֶת הֵיםְא, the hanging on a cross.

צְנִיעָא, fem. צְנִיעָא, plur. fem. צְנִיעָן, modest, lowly, ch. 4: 1, 73! דּצְנִיעַן אָרְחָחֵיה, a man whose ways are modest, i. e. right and honourable.

אַפָּר, אָלַפָּא, morning, dawn.

קבורא, sepulture, a sepulchre. וֹף חִים, a sepulchre, ch. 1: 17. קבֵּל, Pael (unused in Peal), to receive, to accept; often used also in the signification of to hear. קבל, קבל, before, opposite to, over against, כָּל קָבֶל id. כָּלֹקבֵל, id. קבַר, to bury, part. peil, ch. 1: 17. Often used compounded with קרָם, קרָם, before, either with reמלח and פלח to serve, to worship, ch. 1: 16; 4: 19. &c. פלטיאל, nom. pr. Phaltiel, ch. 3: 8. , פַּסַתַא, פַּסַת the passing over, the Passover. PDD, to cut off, ch. 4: 11; to cease ch. 1: 18; מַלְמַלָּלָא לַהּ פָּםַקַת מִלְמַלָּלָא "she left off speaking to her." קף. Pael, to order, to command, ch. 2: 9, 15; 3: 6. Ithpa. pass. ch. 1:16. אָרָדא, a precept, a command. פְרֵוֹבִין, פּרוּוִבִין, messengers, also guards, ch. 4: 20. Greek πρίσβυς.

פַרוֹקָא, פַרוֹקָא, a redcemer. Heb. גאל

יר פרף, יחַפּ, fruit, ch. 4: 22. Heb.

פַרוִדְוּן, פַּרַוִּדְוּן, gnards; ch. 5: 20, in some copies.

קַרִיק i. q. פַּרִיק q. v.

פרנם, to sustain, to nourish, ch.2:11. ברַם, to manifest, to reveal. Ithpa. reflexive, ch. 3: 3.

רץ, nom. pr. Pharez.

פָרַק, impf. יִפָּרוֹק and נְפָרוֹק, וּסְּרֵק redeem, part. pres. ch. 4:7.

שרש, to separate, to divide, to explain. Aphel, to separate, part. ch. 1: 17. Ithpe. to explain, to decide, ch. 3: 18.

DIDD, a word, a thing, a matter, like Hebrew רַבֶּר

willing; part. pres. צָבֵי ch. 3:13.

commencement of the day of the passover" ch. 1:22.

עַלָם, עַלָם, עַלָם, eternity, age, the world.

עָמָא, עַמָּא, plural עָמָא, עַמָּא, עָם, a people.

עם, with, in, with suff. עשי

עפינרב, nom. pr. Amminadab, ch. 4: 19.

עשר, עַכַר, const. עַכַר, masc. עָסִרָּא, מַסְרָא, ten; עָסִרָּא, num. adj. tenth.

עָרֵימָת, אָרֵימָת, pl. const. עַרֵימָת, עָרֵמְהַא a heap, ch. 3: 7.

ערַע, to occur, to happen, to meet. ער פת, nom. pr. Orpah.

עשירי and עשיר vid. עשר

עחיר, prepared, about to be, future. With the inf. of a finite verb it forms a kind of future tense. עחיר, rich, wealthy.

עָתָר, pl. עַתָּרָיָא, a fork, by which the corn is turned.

פולחן, service, worship, a verbal noun from פּלְהָנָא, ch. 1: 16, פּלָה, פּוּלְהָנָא נוּבְרַאָּה "strange worship", i. e. false gods.

DID, the mouth.

ID, adv. certainly, now. Not used absolutely, but always in connection with some other particle; ch. 2:7.

ורקן, redemption.

אָבָא and צָבָר, to wish, to be פַּלְנוּתן. division, the half, the middle, ch. 3:8.

ענים, sad, auxious, pl. fem. ענים

עגלון, nom. pr. Eglon, king of Moab. ער ד, to, until. ער ד, until.

ערה, ערה, to go away, to pass by. Aphel, to remove. ch. 3: 7.

אדעי conception, ch. 4: 13.

ישרן די, time, occasion; ערן mhen,

עוֹב, work, ch. 2: 12, pl. ch. 4: 20. עובר nom. pr. Obed.

אוץ, yet, moreover.

עוֹמֵר, עוֹמָר, a homer.

עולבא, עולם, a boy, a youth, pl. עָלֵימִין, emph. עָלֵימִין.

עלמחא, a girl, a maiden, a young woman, plur. צֵלֵמָן, with suff. עולַמְתוּי ,עולַמַתוּי ,ch. 2: 8, 23.

ባውሂ, አድርሂ, a bosom, with suff. עטפה, ch. 4: 16.

אניטא, אטץ, counsel, advice, either good or bad, ch. 3: 4; 4: 22.

עילָם, עילָא, iniquity, perversity, Ms. עולא ch. 3: 22.

y, the eye.

עבב, Pael, unused in Peal, to delay, to loiter, to remain. Ithpael. id. ch. 2: 7.

על. upon, above, concerning, against; sometimes for it to, towards, ch. 4:6. אַלָה in addition to her (lit. upon her). על ד because. ch. 1:5.

עלל, to go in, to enter. inf. עלל ch. 2: 10. impf. יעול or יעול, ch. 3: 4. Aphel to bring in; part. אָנָם דְפַּחָעֵלִי יוֹמָא דְפַּחָעָלִי וּמָא, to be sad, to be depressed.

חחם, unused in Peal, but in Aphel to bear witness. Ithpeal אָחְסְהָר, pass. ch. 1:21.

חריד, a witness.

םוב, to grow old, to be old, ch. 1: 12.

ארדרא, a veil, ch. 3: 15.

TO to anoint.

NOD and TOD, to turn aside.

קמָם, מ side, corner. מְמָבָא, beside, ch. 2: 14.

סיב, סיב, old age.

שום, a sword (אַבַּיָם, ch. l: 17. Ms.), ch. 1: 17; 3: 8. Syr. الشُّعُوا

Arab. سيف, Gr. نابرانج.

אַסְתַּבל p, to understand, Ithpael, בְּכַל to look upon, observe, attend to. ch. 2: 9.

סַלְמָא nom. pr. Sa'ma. ch. 4: 20. PIC, to go up, to ascend.

בְּרֶרְין, the assembly, the sanhedrin, the elders. Gr. ovrédoior.

סַערה, סָער, assistance, strength, support, ch. 2:4, also, food, bread, ch. 2: 14.

סעודא, dinner, feast, ch. 2: 11.

סָעַרָא, סָעָרַא *barley*, pl. סְעַרָא and סעורין

□□□, to refuse.

עבר, to make, to do, to perform. עבר, to go over, to depart from, foll. by ip, ch. 2:8; to transgress, foll. by גל ch. 1:3.

נְעָכִיי, pr. n. Noomi.

נְעֵץ, to fix, to place, ch. 3: 8.

נפַל, to fall, to fall down.

P한 to go out, to go forth, to proceed from, impf. PID! and PID! ch. 2:22, inf. ch. 2:11. Aphel to bring forth, ch. 2:18.

נְפַשׁ, נְפָשׁ, and אָנְפָּשׁ, the soul, spirit, life.

קרְהַקּב, a casket, a coffer, also a glove, ch. 4: 7. Gr. νάρθηξ, ναρθήκιον.

נשין, vid. אָהָא.

PULL to kiss.

וְהַלְּ, impf. וְהֵי, to give, inf. ch. 1: 6. בּחַר, to fall, to let fall, inf. with impf. ch. 2: 16.

## 0

DဣD, Pael (unused in Peal) to pollute. part. ፲ጵ፬፫, polluted, fem. emph. ch. 1:5.

קּאָרּן, a measure, a bushel, emph. אָרָן, pl. קֿאִין, ch. 2: 17, also אָרָן, in Jerus. dial. קֿאָרָן

בְּסָ, מּבְּטָ, an elder, an old man. plop, and בְּיָטָ, emph. אָבָטָּ.

קבּף, to bear, to carry, to sustain.

A Poal conj. is frequently used in this signification viz. אבּר, ch.

1: 8; 2: 18; inf. ch. 3: 11.

with suff. ch. 3: 15.

קבָּר, to fall prostrate, to worship, ch. 2: 10.

בְּנִיא, many, numerous. ch. 4: 22.

אָרָגְ, to be accustomed, to be wont, part. ch. 4:7. Ithpa. part. ch. 4:7.

תוח, impf. יְנוּחָן, to rest, ch. 3: 18. Aphel, אֵנִיחְ, to cause to rest, impf. ch. 3: 1.

נוּכְרָאָה, Jerus. dial. vid. נוּכְרָאָה.

נקְּכָא, a female, ch. 2:11. plur. emph.

713, fire, ch. 1: 17.

মূ], to chide, to reprove.

[חַב], Pael (unused in Peal) to comfort, to console.

גְרָהְשׁ, a serpent, used as a proper name, ch. 4: 22.

נְרָוֹשׁוֹן, nom. pr. Nachson.

nn to descend, to go down, impf. ch. 3: 3, perf. ch. 3: 6.

왕희학, nom. pr. Netophah. ch. 4: 20.

נטַל, to lift up, to elevate.

נְיָחָא, to keep, to preserve, impf.

אָנְמוּר to, ch. 1: 16 Ms.

part. pres. אָמָטוּר, fem. אָנְמִיר, pl.
נְמִילַי ch. 1: 16, inf. בְּמִיר id.

rest, quietness.

ניקא, id.

עול, גיר, גיר, *a yoke,* Heb. עול, ch. 3: 11.

, נְּכְרֵא, גְּכְרֵא, a stranger, a foreigner, fem. נַכְרַאָּה.

בּבּר, בּבּר, to take, to receive, inf. ch. 1:8; 1:13; 3:9; 4:22; part. pehil ch. 4:13. fem. ch. 4:16. בְּבַר בְּבַר בְּבַר, to take a husband, i. e. to marry. Ithpa. part. ch. 1:13. pass.

וְבֶּלְבֶּל, poor, needy, ch. 3: 10.

betray, to deliver to any one, to betray, to deliver to. Ithpa. pass. to be delivered to. ch. 4: 22.

אָטְאָ, *the belly, the womb,* seldom used but in plural מְעָן, מְעָן, מְעָן, מְעָן, ch. 1: 11.

기보고, 기보고 apocopated form of 기보고, contention, strife, ch. 4: 6. Heb. 기보고.

קינה, gent. noun fem. an Egyptian woman. ch. 3:8.

מָרָא מָר, the Lord, ch. 4:21.

ְּמְרִיר partic. adj. bitter, ch. 1: 13. fem. ch. 1: 20.

קר, to be bitter, Pael, to embitter, ch. 1: 13. Aphel, to deal bitterly with a person, ch. 1: 20.

קישית, part. from מְשֵׁת, anointed, the Messiah, ch. 1:1;3:15.

מְחָין, adj. *dead*, pl. מְחִין, emph. מְחִין, ch. 2: 20.

מְתְּנֶן, to expect, to wait for, part.

נ

נבואה, prophecy.

to draw, to lead, to govern. Inf. after Hebrew form לָנוֹד, ch. 1: 1, vid. Riggs § 12. II. 1. b. Longf. (46).

נְגִיר, נְגִיר, and נָגִיר, a leader, a prince.

מוֹאָב nom. pr. Moab.

מוהי, מוהי, pl. מוהי, water.

סות or מיח, to die.

חום, מותא, death.

מוונא, מוונא, food; sustenance.

מְוְלָא מְחַוְל , a planet, star, hence fortune, ch. 4: 11 Ms.

אֹקְיםְ and אֹקְיםְ, to wound, to strike, to destroy, to wipe out.

nom. pr. Machlon.

מֵיין and מֵיין, plur. emph. מָיָּר, const. מֵי, water.

מִיכַל, nom. pr. Michal, ch. 3: 8.

קמב, a word, a speech; with suffixes it is often reflexive as בין בֵיקב, the word of the Lord i. e. the Lord.

י מְלֵנִי , מְלֵנִי to fill, part. plur. ch. 2:9.

מְלֵי, מְלֵי, fem. מְלִיא, ch. 1: 21, full. מְלֵיאָבָא, מְלֵאָן, an angel, a messenger.

מֵלְכָּא ,מְלֵךְ, מֶלֶךְ, a king, plur. ch.

מֵבֵל, Pael, to speak, ch. 2: 13. inf. ch. 1: 17.

בְּלָי, emph. מָנִין, pl. מָנִיץ, emph. מָנֵיָא, בָּוֹלָ ch. 2: 9. *a vessel*, as Heb. בָּלִי.

and מָן, inter. pron. who, what. יבָן מַן דִי wherever. ch. 1: 16.

D, prep. from, of, out of.

to number. Pael, מַנֵּי to number. Pael מַנֵּי appoint over. Ithpa. to be appointed over, ch. 2: 6.

מְנְרָגֹג, a custom, ch. 4:7.

Heb. מאר ch. 1: 20.

לחמא, לחם, bread. The Hebrew form is retained in the proper בית להם name

לֵילִא, לֵילַא, בּילָנַן, pl. בִּילְנַא, night. ייש, nom. pr. Laish. ch. 3: 8.

ליח, contracted for ליח, there is not, there are not, Syr. A.

أليس Arab. מא vid. לְמֵה and לָמֵה vid. מָא , as a noun, nothing; adv. not, lest. דּלְמָא lest. מסף nom. pr. Lamech, ch. 1: 1. אָרָכִיך, a turnip, rape. אָרָכִיך, ch. 3: 8. "and בָּשְׂרֵיה בְּלְפָּחָא his flesh was softened like a turnip."

## 2

מה, מא or קהד of (followed by daghesh euphonic) inter. pron. what? often adverbially how! פַמא די, as, במא id. ch. l: 8. , wherefore? לְמַה דִין, wherefore? ch. 1: 21. מאה, a hundred, duaj מָאה, מַארָן, מַארָן. plur. אָלַאָבָר. emph. אּלָזָאָבָר. ברעם something, corresponding to the Hebrew מָאוֹמָה; מָאוּמַה, everything. The derivation is doubtful, but most probably it derived from בעת=מדע (from יַרַע) and מָה; comp. מַדּוּע. Syr. قدم Vid. Jonah with Comp.

adv. greatly, exceedingly, like לחרא, emph. אלק, a daughter-inlaw.

nom. pr. Chilyon. כליון

(בַּלְכֵּל (Heb. בַּלְבֵּל (Palpel from בַּלְבֵּל prop. to take in, hold, up, hence to sustain, to nourish, in which sense only it is found in Chaldee. ch. 4: 15.

vid. under KD.

בנש, to collect, to glean, ch. 2: 3. impf. אָבְנוֹשׁ ch. 2: 2. Aphel, ch. 1: 19 Paris Polyglott.

בנישא, or בּנישׁה, emph. בְּנִישַׁא, assembly, congregation, synagoque. ch. 2: 10.

NDD, to hide, Ithpa. to be hid, ch. 2: 12. Paris P.

ካወጋ, impf. ካነወጋ!, to treat with ignominy, to insult, to injure. ch.

עט, adv. now, ch. 1: 10; almost like Heb. אַ in ch. 2: 7 אַצָּבור בַּעַן.

בְּפַנְא, הָפַן, famine, hunger.

בְשֵׁר, to be right, to be agreeable. Aphel, to deem fit, or worthy. ch. 2:13.

, prep. to, for, &c. as in Hebrew. מא, adv. not. לא nonne? nom. pr. Leuh. , emph. לְבָּי, with suff. לְבָּי, plur. emph. לֶבְבַיֵּא, the heart.

לְוַת, prep. to, toward, at, with. מְלְוַת, from among. ch. 4: 10.

pres. יְחֵלי, an inhabitant; imper. ch. 3: 18; 4: 2. Aphel. to place, ch. 4: 20.

יַהְמִין, חַוֹם, יָהְמָשׁ pl. יַהְמִין bereaved, orphaned. ch. 1: 3.

יַחַר, to remain, to be left, to leave, impf. יְחַיּי, inf. יְחַיּה, ch. 2: 16. יָחָר, participle of above, יָחָר, "a redeemer besides me".

יוֹחֵר, יַחִיר excelling, superfluous, also used adverbially, more, greater. ch. 1: 13.

כ

쿠, prep. and conj.; like, as, as if. 자쿠, here, hither. 자쿠다 hence, ch. 2:8. 보고구, to subdue, to restrain. Pael id. ch. 3: 8.

72, conj. when, since.

compounded of p and יְּדֵי, when, רְּבֶּדֶי, until, ch. 2: 21.

ברין, adv. so, thus. ch. 3: 13.

בְּרְנָן, adv. so, compounded of אָבְרָנָן i. q. דְיָן, ii. according to this or that.

לוס, to mete, to measure, said of liquid or dry measures, not of length. Perf. יְּכָל ch. 3: 15. Pilpel בּלְבֵל which see.

קָּנְחָ, as, i. q. אָבְּחָל, but always used with suff. and often with preceding קָּנְחָךְ, דְּ ch. 4: 4.

חם, power, strength, ch. 3: 15. פל, אָבָּל, בְּל בָּל, and אָבָל בָּל, over against, at, near to.

ch. 3: 8.

fixing the first letter of יְהֹוֶה to the last of אֲבְנִי. It was intended to be read אֵבנִי.

ין unused. Aphel ין ני unused. Aphel אור לה, to reprove, to punish. infin. ch. 1: 1. יְכֵּל יְבֵּל יְבֵל יִבְּל יִבְּל יִבְּל יִבְּל יִבְּל יִבְל יִבְּל יִבְּל יִבְל יִבְל יִבְל יִבְל ch. 4: 6.

רְלֵּרְ, to bear, to bring forth, ch. 1: 12. part. יְלִירָת ch. 4: 12. Ithpe. pass. ch. 4: 16. Aphel. ch. 4: 18. &c.

יַלְרוּת, nativity, relationship. ch. 2:

יִמִינָא יִמִין, adj. יְמִינָא, יְמִין, adj. right, opposed to left, ch. 4:7. אַמָר, to add. Aphel יָמִינָא id.

יַעַקב, nom. pr. Jacob.

אָדָן, nom. pr. Isaac.

יָצְרָא יִצְרְ, thought, desire, whether good or bad, concupiscence. ch. 3: 8.

יְקירָא and יְקירָא, emph. יְקִירָא, יְקִירָא, burning. ch. 1: 17.

יְקְרָא יְקַרְ, honour, glory, ch. 2: 12. It has also the form אִיקַר איַקר, nom. pr. Jesse.

טַשִּׁין, unused. Aphel יְשִׁים, to stretch out to, to hand to any one. ch. 2: 14; 4: 7.

ישׁרָאֵל, nom. pr. Israel.

ריה, sign of the accusative case. Heb. אָר, אָר, Syr. בּבּ, Sam.

אָר, fem. אָאָי and אָאָי, pl. אָאָי and אָאָי, fair, beautiful, becoming. ch. 4: 20.

교환, 미국, after the Hebrew form.

a husband's brother, who by
the Law was required to marry
his brother's widow if he should
die without children. ch. 4: 5;
3: 10.

אָבֶּיְי, fem. of the above, a sister-inlaw, a brother's wife, the wife of a brother-in-law.

ינד, emph. אינדא and אינד, with suff. ינדין, קורון ,ינדין, plur. יינדין, plur. יינדין, plur. יינדין, from the hand, i. e. from, ch. 4: 5, also, immediately, at once, ch. 3: 15.

יורע, יירע, to know. impf. יורע, יירע, to know. impf. יורע, יירע, ch. 3: 4, 18; 4: 22. first pers. sing. יאָרָע, אורע, and אָרָרע, ch. 4: 4. an anomalous form more nearly resembling an Ishtaphel is אַשְקְאוֹרְע, ch. 2: 11, from which we have a derivative noun used as a gerund in ch. 2: 10. לאַשְרְּכוֹרְעוֹרָע.

בּה, to give. imper. ch. 3: 15. אָרָה, nom. pr. Judah.

ס'י, a day, pl. יוֹמִין, ch. 4: 22. ביוֹמִין, family, stock.

ניטב, impf. בישׁר, to be or seem good to any one, followed by or אל or אוֹטִיכ of person. Aphel אוֹטִיכ to deal kindly with, to be merry. ch. 3: 7, 10.

,, an abbreviation, formed by pre-

8

חֲסִידְא, חֲסִידְ, adj. kind, gracious, pious.

ַחֲסַן, to strengthen, to possess. infin. ch. 2: 13.

, הְצְרָא, to reap, to cut, infin.ch. 1: 22. הֲצָרָא, הְצָרָא, הְצָרָא, הְצָרָא, הְצָרָא, הַצְרָא, בּיִאָּר, ch. 2: 21.

אָרָוֹן, areaper, plur.ch. 2: 6. &c. מְצְרוֹן, nom. pr. Hezron.

תַקְלָא ,תְקַלָּא ,תַקּלָּא ,תַקּלָּא ,תַקּלָּא ,תַקּלָּא and תַקְּלָּא.

קושׁוֹה, m. darkness, ch. 3: 14.

מומספני, whence an impact | בְּילְתְּחָלֵּן, ch. 1: 5, and a more common hithpael הְלְתְּחָלָן, to contract affinity with any one.

## 8

בְּטָ, אַבְטָ, adj. good, beautiful. מִיבוּח, מִיבוּח, goodness, kindness.

ים ביים, goodness, kindness ch. 2: 11.

סָלֵּל, to hide, to cover, to shadow over. Heb. בַּלֵל.

מְלֶלָא , מְלֵלָא, shade, shadow. ch. 2 : 12. Heb. צלל , צל.

עְלֵילֵי to draw out, to draw off, as a glove. ch. 4: 7, 8.

**どわり**, to dip. ch. 2: 14.

קֹרָא, to move, also to give, which is the general meaning of the word in Talm. בומן רְשָׁקְלוְ וְשָׁרָן ch. 4: 3. "in tempore quo accipiunt et dant, quo redimunt et permutant, quisque a socio suo, id est, quando mutua vigent commercia". — Buxtorf.

1:4; 4:7. אַר אָר, each one, severally, ch. 3:15.

הוֹאָא, הוֹא, הוֹא, הוֹאָא, הוֹאָא, הוֹא, הוֹ

בוֹרָא emph. הוֹרָא, with suff. הוֹרָת, a fault, sin, iniquity. ch. 1:21.

בות, to sin, to be a debtor, Ithpa. to be condemned, seq. by אוֹן הוא ch. 4: 22, to be condemned to death.

חַלָּה nom. pr. Eve. ch. 4: 22.

אָןיָא and אָוְיָם, a serpent; ch. 4: 22. Pl. חֵינְוָ.

חוּלָק, הוּלָק, a part, portion, ch. 2: 12.

NITT, 11TT, to see.

הְטִין and הְנָטִין and הְטָין and הְטָין

תֵי, adj. living , alive ; plur. תֵי, בְּיִּין, emph. תֵיָּיִּא, חַיִּיּן.

בְּיָכ , חַיְּיַם, emph. אְחַיְּים, a debtor, a sinner, a wicked person. Pl. תַּיְּבִיןּק, emph. תַּיְּבִיןּאָ.

פּתֵיל, emph. אָרְיל, strength, virtue. תֵּילָם, adj. wise, prudent. Plur. תַבְּימִין emph. תַבְּימִין

עלבְקא, הוּלְכָמָא, wisdom.

חָלָא, חַל, vinegar. ch. 2: 14.

Pael [unused in Peal in this signification], to wash, to bathe, ch.3:3 Ms. Aphel after Heb. form, אָיָבִיי בְּמַיָּא, ch. 3: 3.

קלף, to change, to interchange. Pael id. part. ch. 4: 7.

, הַמֵּא, to see, behold.

חמות, a mother-in-law.

חמישי, חמישי, num, the fifth.

cording to, and np), so, even as. ch. 3:8.

እጋቯ, adv. here, hither, ch. 2:8; 4:1.

הָבִין, הָבֵין, adv. thus, so. ch. 4:7.

, impf. יְהַלּדְּ , to go, to walk. בְּלַרְּ ch. 1 : 16. Pael id. inf. יְרַלֶּכָא ch. 1 : 16. בּלֹרָנִי

רְּלְכָא, הַּלְכָא, a way, a journey, a custom.

הָרֵי, lo! bchold! ch. 3: 13.

1

וְי, conj. and, but; &c. as in Hebrew. וְלָּך, a child, offspring.

1

וְבַן, to buy, to purchase. part. pehil, ch. 4: 5. Pael. id. ch. 4: 3.

וון, to nourish, to sustain. ch. 1: 8. בולו, וכו , וכו , וכות, וכ

rity, righteousness. ch. 1:6; 2:12;4:19, &c.

וְמַן, time. בְּוְמַן, ch. 1: 4. about; תְּל וְמַן, ch. 2: 21. until.

ונות, ונות, fornication, ch. 3: 10. קנו, adj. little, small, a little.

יוֹרַע emph. יוֹרָע, sced. ch. 4: 12.

## $\neg$

הְּבְאָ to hide, to be hid. Ithpa. id. ch. 2:12.

חַבֵּל, Pael, to corrupt, to destroy, part. ch. 4: 6.

תַבֶּר and תְבֵּר, emph. אַבְרְּבְּר, בְּבְרְּ panion, friend. ch. 3: 14, 15; 4: 7, &c.

חָר, אַדָּח, adj. and num., one, ch.

חַיַּד, an inhabitant, a sojourner. Plur. דירין const. דירין. אסק, יסק, to be pure, clean. impf. ורבי, infin. ch. 2: 13. Ithpe. לּרְכֵי ch. 2: 10.

727, to remember; Ithpe. pass. להכר ch. 4: 22.

קמה, impf. קמה, to sleep. ch. 3: 4, 7. Inf. Pael. לְדַּמָּבָ ch. 3: 7. אַבְּחָק, sleep, a couch, ch. 3: 4.

and דְנָא, dem. pr. comm. this, that.

תניאל and דניאל, nom. pr. Daniel. ch. 3. 15.

7, 7, interrogative particle, as in Hebrew.

No. interj. behold! ch. 4:1.

אֹן, לאוי, dem. pr. this, that. אוווא, that. in this way. ch. 4: 6.

እጋ፫, comp. of እን እ፫, this. ch. 2: 5. רהרין, this i. q. דין ch. 1: 1.

איז pron. pers. and dem. masche, this, that.

, הוא הוה, הוה and הוה, to be. impf. מהוא, apoc. יהי, 3rd. pers. pl. fem. perfect [8]7, ch. 4: 19. Inf. .ch. 1: 1 לְמָהַוּי

קהן, impf. קהן, to go, ch. 2: 8; 3: 17. Inf. לְמָהָף, ch. 1: 18; 3: 10.

i. q. היא, ch. 2: 13.

קיא, pron. pers. and dem. fem. she, דן, פון, dem. pron. masc. this, that. it, this, that.

תיבְמָא, הַיּבְמָא (comp. of הַיּבְמָא, ac-

nifest, inform, ch. 3:11. Pael. and גליא id. ch. 3: 4,7, 16; 4:4.

למל, to repay, to recompense ch. 2:12.

5401, recompense, reward. ch. 2:12. ברם emph. לרכא, bone, often taken as צצם in Heb. in the meaning of self, so בְּרָמֵיף ch. 3: 10.

קי, rel. pron. = Heb. אָשׁר, who, which; as conj. that, so that; often as mere sign of the genitive. על דָ, because that, ch. 4: 6.

N7 fem. dem. pron. this, that. N77 נעמי Is this Noomi? ch. 1: 19. hostility, enmity. , ַּרַבַבָּא רְבָּבִיהוֹן, their enemies. ch. 4:21. ףבק, to adhere, to cleave to, Ithpa. id. ch. 1: 14. Aphel. to join to. ch. 2:23.

רַבְּר, to lead, to take, ch. 4:2.

חוד, nom. pr. David.

דור, to dwell, i. g. Heb. הור

לאס, to tread, to beat out. ch. 2:17. , to fear, to reverence. Impf. ch. 3: 11.

החלא, fear, terror, an object of veneration, an idol, ch. 1: 10. Plur. ַרַחַלָן.

יִר vid. דִי

היי ל contr. for הייל

דין, m. judgment, justice, righteous-

אָרָאָר, פּחְרָאָר, פּחָרָא, blessing.
בּחָרָא, blessing.
בּחַרָּא, certainly, indeed, yet, but.
nouncc, to tell. Ithpa. ch. 1: 6.
שִׁיבְּ and בְּחַרָּא, בְּחַרָּא, flesh, ch. 3:
8. In Ms. ch. 3: 8 used for בְּשָׁר בִּישְׂר בְּחַרְּא, to cook. Ithpa. ch. 2: 14.
בּיִרְיִי to cook. Ithpa. ch. 2: 14.
בּירָבי, emph. אֹבְירָבּי, const. רַבַּי, pl.
בְּירַבּי, prep. after. With suff. in Chaldee it takes both a sing.
and plural form as מון בּירָבִי, ch. 3: 9.
the latter, the last.

## ג

תַּבְר emph. גְּבְרָץ גַּבְרָץ aman, Pl. נְבְרִין and גִּבְרִין; emph. גּוּבְרָיָץ ch. 1: 8; 2: 11.

기구크 emph. 원구크 adj. strong, powerful. ch. 2: 1.

גבוּרָא, גבוּרָא, power, strength, ch. 3: 15. Ms.

בּוֹלְם, Gehenna, or hell.

גּוּבְרָא, vid. גּוּבְרָא.

וְלַב, emph. אַלְוֹב, manner, mode, way. אַלָּב, to sojourn; Ithpael, generally used of proselytes from heathenism &c. to Judaism, to be made a proselyte, ch. 1: 10. and often.

 sing. after the Hebrew analogy קביתי, ch. 1: 16. inf. קביתי, ch. 1: 16. to lodge, to pass the night. A denom. from בַּוּח

בְּיִת emph. אָבָּיִם, אָבּיִת const. רְבִּיּ (sometimes בֵּים). Plural בָּתִּין פְּתִּין emph בְּתַּיָא and אָבַּחַבָּ, a house. אַבָּחַיָּא a sepulchre.

יְבְבֵּא impf. יְבְבֵּא ,יִבְבֵּי and יִבְבָּא, יִבְבָּא ,ic weep.

וֹבָ vid. רַבַּי.

יְבְנֵי impf. יְבְנֵי, to build, ch. 4: 11. בְּנָה and בְּנָה, impf. בְּעִי , part. בָּעִי ch. 4: 5. to swell, to boil, to seek, to require.

קעוּ בְּעוּח, בְּעוּח, בְּעוּח, בְּעוּח, בְּעוּח, בְּעוּח, Hence בְּעוּחְ, (1: 13.) pray, (quaeso, obsecro).

קעל, impf. יְבְעֵל, Pael part. בְּעֵלְּ, ch. 1: 12; primarily to lord over, to rule, thence to marry.

בַעל, with suff. בַּעֲלֵה, pl. בָּעֵלִין, בּעֵלִין, a lord, husband, בַּעֲלֵי דְבָבֵיהוּן בּעֲלֵי דְבָבֵיהוּן.

בָּרָיּ, emph. בָּרָיּ, with suff. בְּרָיּ, with suff. בְּרָיּ, with suff. בִּרָיּ, with suff.

רבְּ, without. אָבְ besides, except, outside of, ch. 1:16; ch. 4:4. אַבְ, to create. Ithpe. to be created. ch. 1:1.

בְּרִיָּא, פָּרִיָּא, well, prosperous. ch. 4: 11. Ms.

ירָו .vid בְּרַוּ

קבר, to bless, part. fem., 3: 9. Pael id. 2: 4; 3: 7. part. קבר סיקב, 2: 19; Ithpe. part. 3: 15.

7

, in, with, by, &c.

impf. שַּבְּאָי, to be bad, wicked, to displease. Aphel אַרְאָּישׁ, to ill-use, to deal hardly with. A hiphil after the Heb. form occurs in ch. 1:21.

יבְּנִין הָ, on account of, בְּנִין הְ, because, בְּנִין הְ, in order to, ch. 4: 10. בְּנִין הְ, on account of, בְּנַלְל, because, בְּנַלֵל לְ for the purpose of, in order to.

id. בְּרִיל ְּהָ, so that, ch. 1:13 בְּרֵיל ְּהָ. Pael [not used in Peal], to scatter, to disperse, to winnow corn, part. ch. 3: 2.

pr. n. Boaz.

pl. masc. odours, unguents, persumes; ch. 3: 3. Heb. בַּשְׂבׁין a sweet smell.

지얼크, to trust, to confide in, to hope.

Aphel 디꼬크랑, to cause to hope,
to persuade to trust, ch. 2: 13.

그런크, to cease, to be empty. Pael

그런크 or 가면크, to cause to cease,
to do away with, to hinder. ch.
4: 20.

בּי, sometimes בְּי, used for the inseparable prep. בְּּ. אַהְי יְהָי, and in that, ch. 2: 12 Ms. Vid. also

בֵּין, between, among. It takes the suffixes of both sing. and plur. nouns.

emph. אַישׁ adj. bad, evil, ch. 4: 22.

מות and בות, impf. יְבִית, 2 fem.

used as אָרוֹם אֵלֶהָן in Heb. אָרוֹם אָלָהָן, but rather, but, like Heb. בִּי אָם. that, because.

אַרְמְלָא, *a widow*, emph. אָרְמַלְּא, pl. אָרְמַלָן.

אָרְמְלוּח, midowhood, ch. 4: 15. אַרְמְלוּח, meet, to happen. Aph. אוֹרַע. ch. 2: 3.

אָרָעָא, f. the earth, the ground, a country.

ing, occasion, chance. אָרְעָא, a meeting, occasion, chance יְאוֹרַע,
אָרְעָהָא, and her chance happened
that the field belonged to Boaz.
ch. 2:3.

יָבע vid. אָשׁהְמוּבע

אָרָהְ, אָרָהְ, אָרָהְ, אַרְהּ, אַרְהּ, אַרְהּ, בּאַרְ, אַרְהּוּ, fem. אָרָהוּן, אָרָהוּן, אָרָהוּן, אַרָהוּן,

אָרָה, to come, impf. ייֵהי ch. 1: 1.
inf. יְהִיה Aphel. מִיחִי, to bring;
in Bib. Chald. הִיְהַי, to bring;
'אויחי לה כח מן וגו', ch. 3: 15,
and there was strength brought
to her, i. e. strength was imparted to her.

אָהָהְ emph. אַהְהָא and אָהָהְאָ, אַנְהְזּא, a woman, a wife, fem. of אָנָהָא, with suff. הּיִבּין, pl. בָּשִׁין.

אתיב vid. אתיב.

אָרְמָלֵי, אָרְמְלֵי, yesterday, formerly. There is also a form הְּמְמֵלֵי Ms. אָקְמֵלֵי, ch. 2: 11. Heb. הְמוֹל and הִמִּמֹל.

רְאַחָר, emph. אַחְרָא, place, country.

suff. אָמָהָ, pl. אָמָהָ, with suff. אָמָהָתְהוּן, and with masc. form אָמֵיהון.

DN, if.

אַמָּא and אַמָּה, a cubit, pl. אָמִין.

እጋጂ, a maidscrvant, emph. እርርኝ in pause אָלָהוֹ (comp. אָלָהוֹי), pl. אַמִהָת, אַמִהָן.

אַמַר, impf. אַמַר, יִימַר, imp. אָמַר, אַמַר, inf. מִימֵר, to say. Ithpeel. אָחָאָמַר, and contr. אָחְמַר, to be told. followed by by of the person. ch.

אָל, where? whither? לְאָן id. ch. 2: 19. [10] whence.

אָנָא, and אַנָּחְנוּ, I. pl. יָנַחְנוּ, אַנַחְנוּ, we.

מניש, and אַניש, man, emph. אַניש, pl. נשין, const. נָשִׁין, const. מֵּנְשֵׁין. ነጠጋጅ ch. 4: 10. vid. ጠ፴ጅ-

אָםֶר, impf. יִיםור, to tie, to bind. part. אָםיר, bound, pl. emph. אָסִירָאָ, the bundles, or sheaves, ch. 2: 16. THE, NOW, the nose, face, countenance, with suff. ገጋል, ገጋል, ገጋል (and אֶּחֶפֶּץ, ch. 2: 10.), pl. אָפָּץי קא, also, even. In Jerus. dial. ባነእ. אַפֿילוי, even, even if. ch. 2: 13. Compounded of אלו and אלו. Often in Rabb. works written

תקבות, אתקבא, Ephrath, a name of Bethlehem.

contractedly 'Ex.

אָפַרָחִי , an Ephrathite , pl. אֶפַרָחִי ch. 1:2

אָרַבּע, fem. four. masc. אַרָבּע,

בוות, because, since, that. Often באר, a mother, emph. אבא, with

demonstrative pronoun, and the interrogative particle '%.

איהָי איהָא ch. 1:16. the pronoun of the 3rd pers. fem. with the demonstrative prefix %. Thus we have אָיהוּ(אָיהוּ) =הוּא) =הוּא, himself; אִיהָי and אִיהַא=אִיהַא, herself.

אִילָן, a tree, emph. אִילָן,

אָר, there is. &c. with pron. suff. יתִיק, אִיתַיק, אִיתַיק, I am, thou art, he is.

איך and דין and אברין, how. comp. of איך and איך, how.

מיכל , to eat. impf. ייכוּל, inf. מִיכַל, part. אָבֵיל, pl. אָבְיל, ch. 4:22. אַלָה, a god, God, emph. אַלָהָא pl.

שׁלְהֵן יִאֵּלְהֵן but, unless, connected with ペクス (contracted for ペクロペ). מלל, if, but if. אלל as if, ch. 1:16. אַלוּפָא, a sheaf, pl. אַלוּפָין) אַלוּפות) emph. אַלוּמַנָּא. The Dresden Ms. has incorrectly אולַמִיּא, ch. 2: 6, 15.

אַלְיָּהוּ, pr. n. Elijah. ch. 1: 1. אָליטֶלֶךְ, pr. n. Elimelek.

ידן, vid. אלין,

אַלִּישָׁע, pr. n. Elisha.

אַלְם, to be strong, brave. Pael אַלְם, to strengthen, part. בְּאַלֵּכ, ch. 1: 18. אָרום מְאַלְמָא הָיא, that she strengthened herself to go, i. e. was bent upon going.

ባንል, to teach, to learn, to accustom, impf. יילף.

# CHALDEE GLOSSARY.

ባነለ, even, also. ch. 4:9.

אוֹרָיָא, אוֹרָיָא, *the Law*, emph. אוֹרִיָּאָא

תרח, way, path, metaphorically custom, conduct; emph. אָרְרָהָא pl. אָרְרָהָא, with suff. אָרְרָהָוּ (or 'אוֹר') ch. 4:1. The pl. const. is אַרְהָוּי

ייול, to go, impf. ייול, imper. אָוַל inf. מִיוַל.

חאַ, a brother, emph. אֶרְאַ, with suff. אָחִירּ, אָחִרּ, אָחִרּ, אָחִרּ, אָחִרּ, אָחִרּ, אָחִרּ, אָחִרּ, אָחִרּ, אָחָרָ, pl. אָחָרְן אָּחָרָן, אָחַרי, אווי with אַחָיך, אָחַרי,

תְּחָר, *to take*, imperf. יְחִוֹר, imp. אָחָיר and אֲחִיר ch. 3 : 15, inf. אָחִיר, part. מֵיחֹר,

אַטְסְנָא, possession,inheritance,const. אַטְסְנָת or אַטְסָנַת, emphat. אַקְסָנָא

אָתַּרְרָאָ, adj.fem. *another*. ch. 2:8i. q. Heb. אָתֶּרֶת, for the more common אוחרן, q. v.

אָהַרִיהָא, id. ch. 2: S. Ant. & Paris P. אָבְּרִיהָ, fem. אִיבָּא, who? what? which? compounded of דָין, the

N

אָר, אַר, father, emph. אּאָאַ, before suff. it takes the form אַבּאָ as אַבוּרָא (sometimes אַבוּרָּג ch. 4:17), אַבוּנָא (also אֲבוּנָן ch. 4:11). Plural אַבְּרָּן, const. אַבְרָּרָ

אָבֶּן, a stone, emph. אָבְנִיּץ. pl. רגימת אבנא. ch. 1:17. אַבְנִין, stoning with stones.

אָבְצָּן, pr. n. Absan, one of the judges, identified by the Targ. with Boaz.

אַכְרָהָם, pr. n. Abraham.

אַנְרָא, *mages, pay, reward*, emph. אַנְר

רָאָ, pr. n. Adam. ch. 1:1.

אַדָּרָ a threshingfloor, emph. אֹדָרָאּ, the ear, emph. אוּדְנָאּ,

מותרן, אותרן, and אותרן, other, another. fem. אותרני, plur. emph. אותרנית, In Jerus. dial. אותרנית, nom. abst. from former; another, ch. 4: 6.

אַפְאָא and השְּוֹאָא, *a nation*, emph. אַרְהָאָ

# GLOSSARY.

אוֹלִיר יַח נַּחְשׁוֹן [וְנַחְשׁוֹן רַב בֵּיח אַבָּא לְבֵיח יְהוּדָה] וְנַרְשׁוֹן אוֹלִיר יַח נַּרְשׁוֹן [וְנַחְשׁוֹן רַב בֵּיח אַבָּא לְבֵיח יְהוּדָה] וְנַרְשׁוֹן אוֹלִיר יַח כַּלְּטָא מִן בִּיח עָׁם אוֹרָבִי עָל אוֹרְבִי יְתָּבְּיִקּא הוּא סַלְּטָא מִן בִּית לֶחֶם וּנְטוֹפָּה רְבַפִּילוּ בְּנִוֹ יַאֲוֹן פְּבִּין דְּאוֹחִיב יְתַ בַּעָּעם חַיָּבָּא עַל אוֹרְחֵי וַתְּנְאָן עוֹבְרֵי אָב וּבְנִין יַאֲוֹן וְבִּבְּיוֹן אוֹלִיר יַח [אַבְּצְן נְנִידָא הוּא] בּוֹעוֹ וּצְּדִּיקא דִי עַל בְּנְים בְּנְעֹ בְּעָבְי הְבָבִּיהוֹן וּבְּנִין צְּלוֹחֵיה עְבָּיִה בְּנְב שְׁיִים וֹ וְעִבְּר אוֹלִיר יַח עוֹבֵּר [בְּפָּלַח לְּמָרֵי לְּמָבִי בְּנְעֹ בְּיִלְא דְּעָבְי וְשְׁרִי וְתִּין בְּנִייִּלְא בְּנִי עְיִשְׁ בְּנִין בְּעִלְי בְּנִי בְּיִים וְעִילְ הַיְּה וִיִּין בְּלָא בְּיִבְי בְּנִים וְיִנִי עִישְׁא אִחְחַבָּבוּ מוֹחָא כָּל בִּיְּרִי שֵּרִי עִבְּיִם לְמִיבְל מִן אִילְנָא דְשָּבְּר בֵּוְי בְּבִיר בְּיִי בְּעִייִם לְּמִילְ מִן אִילְנָא דְשָּבְּין פָּרוֹי חָבִיקְאָב בְּיוֹים בְּנִים וְיִנִי עִישְׁא אִיחְחַבָּבוֹ מוֹן אִילְנָא דְשָּבְיִן פָּרוֹי חַבִּימִן בְּיִשְׁ בְּיִבְיִי אְּבִייִ בְּיִבְייִ שְׁר בִּיִּבְיִי בִּין בִּבְּיִי בִּין בִּבְּיִי בְּיִים בְּנִים בְּיִים בְּבִיים בְּיִבְיים בְּיִבְיים בְּבִיים בְּבִיים בְּיִים בְּבִיים בְּבִּים בְּיִים בְּבִיים בְּיִבְיים בְּיִבְיים בְּיִנְא שְׁבִּים בְּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּיִבְיים בְּיִּים בְּיִבְיים בְּיִבְיים בְּבִיים בְּיִים בְּיִבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְייִים בְּיִים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִילּים בְּיִילּים בְּיִיילוּ בְּיִים בְּיִילְי בְּיִילּי בְּיִיילוּ בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִילִים בְּיִים בְּיוֹי בְּיִים בְּיוּבְיוּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים ב

om. עזכָרֵי Ms. & Bomb. עזכָרֵי פַּרְוֹדָאיָון . . . Ms. אּזּרְחֵיהּ . . . Ms. עזכָרֵי . . . Ms. אַזְרְחֵיהּ

דין יְלִידָת הָּמֶר לִיהֹנֶדָה מִן זַרְעָא דִּי יִמּן יְיָ לֶּךְּ מִן רִיבָּא הָדָא: וְנְסִיב 13 בּזֹעַז יַת רוּת וַבְּנִית לֵיהֹ לְּאָנְהוּ וְעֵל לְּנָתָה וִיהַב יְיָ לָהּ אִרּוּי וִילִיבַת בַּר: וְאָמְרָן נְשַׁיָּא לְנָעֲמִי בְּרִיךְ [שְׁמֵיה] דַּיָי דְּלָא פְּסַק לִיךְ פָּרוֹקא יוֹמָא 14 וּיְהַא לְנְעָי שְׁמֵיה [מִן צַּדִּימִי] יִשְׂרָאֵל: וִיהֵא לִיךְ לִמְקַנֵּם נְכַשׁ 15 וּלְבַלְּבֵּל יַת חַיְּבְתָּךְ בְּּתְשְׁיִם וְמֵיה בְּרִיםְ אַרְמְלוּתִיהְ] מִפַּגִּיאון בְּנִין: וּנְסִיבָּת 16 וּבְּרִיא הְשִׁיְּאַת יְחֵיה בְּעִשְׁפָּה וַהַוֹּן מִפַּגִּיאון בְּנִין: וּנְסִיבֶּת 16 לֵּיה שִׁיבִּר הְּנָת לְּנָתְה בָּרְלְּנָעְמִי וַהַוּוֹ קְרָאָן שְׁמִיה עוֹבֵּר לֵיה בְּרִיא שִׁיבִּר שְׁמֵיה עוֹבֵּר הִיא בְּנִים וְמִימֵר אִתְיִלִיר בַּר לְנָעָמִי וַהְוֹוֹ קְרָאָן שְׁמִיה עוֹבֵר מִבּר בְּיִים שְׁבִּרוֹן אוֹלִיר יַת לָם אוֹלִיר יַת צְמִינִים שְׁנִיבְר וְמִימִר אַתְיִלִּיר בַּר לְנָעָמִי וַהְוֹוֹ קְרָאָן שְׁמִילוּ אוֹלִיר יַת לִם וְנְסִוּ מִוֹבְי מְּבָּר בְּיִּוֹן אוֹלִיר יַת לָם מִּלְיִם אוֹלִיר יַת עִבְּר בְּיִּוֹם בְּיִבְים וְנְבִיוֹן מִּיִבְר אִבְּיִים בְּבִּיִּים וְנְבִיים בְּבְּיִם בְּבִּיִּם וְשִׁים לְמִימֵר אִתְיְלִיר בַּר לְנְעָמִי וַהְוֹל בְּיִים בְּיִבְים וְמִבּית בְּרִים בְּיִבְּיִם בְּיִים בְּבִייִּים בְּתְּיִים בְּעִבְּים בְּרָּיִים מִּוֹבְיוֹם בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּתְּיִים בְּיִבְּיִּי בְּיִבְּיִים בְּבִּים וְיִבְּיִים בְּבִּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִיבְים בְּיִיבְים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹם בְּיִים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִנְעִים בְּיוֹי וְיִנְשִׁיבְּיבְים בְּיוֹים בּיוֹי בְּיִים בְּיוֹי בְּיִילְים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִּים בְּיִּבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוּים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְ

<sup>16. . .</sup> Ms. Buxtorf and Bomb. ושוּאַח; Ant. and Paris P. ושוּאַח; Buxtorf בעמְפָּה; Ant. and Paris P. בּעִיטְפָּה; Ms. בּעִיטְפָּהָא. . . . Ms. בְּעִיטְפָּהָא. . . . Ms. בְּעִיטְפָּהָא

<sup>17.</sup> Bob. וְּקְרָאן; Paris P. וְקְרָאן; Ms. וְקְרָאן: Ms. אַיִבְּהָּטָּץ; Bomb. אִיחְלִיד. Paris P. שׁבֶּבְהָאן: Ms. אִיחְלִיד. Lond. P. והווי Lond. Paris P. שִׁבֶּרְהָאן; Ant. & Paris P. קרָץן: Ms. מון Ms. and Paris P. אַבוּי דָוּן: Paris P. אבוי דָוּן: Paris P. אבוי דָוּן: Ms. אבוי דָוּן.

<sup>18. . . . .</sup> Paris P. הולבת, Ms. הוּלְדֵות. . . . Ant. P. ֶּבֶּרֶץ. . . . Ms. . . . . הוּלִיד.

<sup>19. . . .</sup> הוֹלְיר . . . . הוֹלְיר

<sup>20. . .</sup> Ms. ישׁלְמַה Ant . . . . Ms. om. ונחשון . . . . Ant שׁלְמַה . . . . Ms.

8 וְהָבֵין נָהַגִּין לְמִקְנִי בִיח יִשְׂרָאֵל חַר מִן חַבְּרֵיה הְקָרֵם סְהַבַּיָא: וַאֲמַר פַּרוֹ עָהָה וְיָהָ לְמָנְיָצִא וּקְבָּי שְׁרָאֵל חַר מִן חַבְּרֵיה הְקָּבִי וְיִהֵי לְמָקְנִי בִּיח יִשְׂרָאֵל חַר מִן חַבְּרֵיה לְאָלִימֶלֶךְ וְיִח מִוֹאֲבִיי וְמָא בִין: וַאָּמַר בּוֹעוֹ לְסָבַיָּא וּלְכָל עַפָּא הַוֹן סְהַבִּין אַהּוּן עַמְּרֹוֹן וְמָבִילְוֹן וְמָן יְדָא דְנָעֲמִי: וְאוּף יַח רוּת מוֹאֲבִיסָא אָחַר מַוֹעְבִיי וְמָא בִין: וַאָּמִרוּ בְּנִין לְמֵלְנִי שִׁה דְיִנְי לְאַנְחוֹן מִן יְבָּא דְנְנְעָמִי: וְאוּף יַת רוּת מוֹאֲבִיסָא אָחַר שִׁוּם שְׁבִיכָא עַל אַחְסַנְּמֵיה וְלָא וְשִׁצִּי שְׁרִין עְּמָּלוֹן מִן יְדָא דְנָעֲמִי: וְאוּף יַת רוּת מוֹאֲבִיסָא אָחַר שִׁוּם שְׁבִיבָּא מִלְנְיוֹן וְמָבְיִין אָחִוּן מִן יְדָא דְנָעֲמִי בְּוֹן וְמְבִּבְיִין אַחִּוֹן וְמָן יְדָא דְנְעֲמָי בְּיוֹן וְמְּבִילָּא שְׁחַלְּוֹן מִן יְדָא דְנְעֲמִי בְּיוֹן וְמְּבִילְם שִׁוּחְלוֹן מִן יְדָא דְנְעֲמִי בְּרָבְע [סַנְּהָדִין] וְסְבְּיִחְ אַחִּוֹן עַבְּרִיוֹן וְמָבְילִוּן מְּמְיִלִּין בְּעִבְילְ עַמָּא דִי בְּחְרֵע [סִנְּהְיִין אַחִּין וְשְׁבִית לְּבָּיתְ לְחָם: וְיְהָיִי עַם בְּיִבְילִי וְמָבְּי בִית וִשְּבָּי בִית לְחָם: וְיְהָבִי עְשְׁבִי וְשְׁבָּי בִּית לְחָם: וְיְהָבִי עְשְׁבִּי בִּית לְשָׁבִי וְשְׁבְּי בְּיוֹן וְשְבָּית לְּבִיתְ לְּבָּיתְ לְבִיתְי לְבִיתְן וְבְיּי וְשְׁבָּא בְּיוֹן וְמָבְיוֹן וְשְׁרָשִׁי בְּיוֹן וְשְּבָּיוֹן וְשְּרָשְׁי בְּנִין לְּעָבְּיוֹן וְתְּבִיי וְשְׁרָא בְּיוֹן וְשְבְּיוֹן וְשְּבָּיוֹן וְשְּבְּעִי בְּיוֹם לְּבִיתְי לְבִילְיוֹן וְשְּבָּי לְשְׁבְּיוֹן וְשְּבְית לְּבִיתְי בְּיוֹם בְּבִית לְּחָבְיי בְּיוֹם בְּיִבְיוֹין וְּבְּבִית לְּעִים בְּיִים לְּבִיתְי בְּיוֹם בְּבִית לְשְבִּים בְּיוֹים בְּיִם בְּחִבּיים בְּיוֹבְיים בְּיוֹבְיים בְּבִּית לְּבִיים בְּבִית לְּבִיים בְּיוֹבְיי בְּיוֹי וְיבִיי בְּיִבְּיוֹ וְיְבְיּבְי לְשְׁבְּי לְבִּיתְי בְּיִבְיוֹי וְיְבְיוֹי וְיְבְיוֹי וְשְּבְיוֹ וְשְּבְיתְ בְּבְּתְּבְיתְ בְּיוֹם בְּיִבְּיוֹם בְּיְבְּבְיתְ בְּיְבְבְּיוֹבְייִי בְּיְבְבְּים בְּיִבְּיוֹם בְּיְבְבּית בְּיִבְּבְּי בְּבְיוֹם בְּיְבְבִיים בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְּבְּיוֹם בְּבְּבְּבִית בְּבְּבְיוֹם בְּבְיוֹי

read אָלע ג' נַרְחְקָה וְאוֹשִׁיט. Ant. and Paris P. retain יָּדְלע ג' נַרְחְקָה.... Ms. Ant. and Paris P. יָהָינִין.

<sup>10.</sup> Ms. אַבְּיה ... Ant. and Paris P. מואביה ... Ant. and Paris P. מואביה ... Bomb. לְמִיקְם , Ms. לְמִיקִם ... Ms. om. בנין ... Ms. Ant. and Paris P. לְמִיקִם ... Ms. Ant. Bomb. and Paris P. ... .. Ant. & Paris retain ... Ms. Ant. Buxtorf and Bomb. מַלי ... Bomb. עלי ... Bomb. עלי ... Bomb. ...

<sup>11.</sup> Bomb. בְּלְיֶלְה .... Ant. and Paris P. retain 'חנה' אים.... וואָרָא דְּבְּלְיָא בְּבְּלְיָא בְּבְּלְיָא אָבְיבוּן אוּ אוּ ווּאַבְיא אָבּוּבוּן ישראל בהרי ... Ant. and Paris P. בית אֲבוּבוֹן ישראל בהרי ... Bomb. בִּתְּבִיין אָשֵׁר שְּבָּשִין; Ant. and Paris P. וְעִיבַר אָבָיין; Ant. and Paris P. יִלְיבַר ... אוּ יִבְּר יִלְיבָר אַבָּיין; Ant. בּהְבִיין אַבְּבִיין; בּר אַבְרי ... אוֹנִיבַר ... וּעִיבַר אַבָּרי ... וּעִיבַר אַבְּרי ... וּעִיבַר אַבְּרי ... וּעִיבַר אַבְּרי ... וּעִיבַר אַבּרי ... וּעִיבַר אַבְּרי ... וּעִיבַר אַבּרי ... וּעִיבַר וּעִיבַר אַבּרי ... וּעִיבַר אַבּרי ... וּעִיבַר אַבּרי ... וּעִיבַר אַבּרי ... וּעִיבַר וּעִיבַר אַבְּרי ... וּעִיבַר אַבְּרי ... וּעִיבַר וּעִיבַר ... וּעִיבַר וּעִיבְר אַבּרי וּעִיבַר וּעִיבַר אַבּרי ... וּעִיבַר וּעִיבָר וּעִיבְרי וּעִיבְר ... וּעִיבַר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר ... וּעִיבַר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר ... וּעִיבְר וּעִיבְר אַבְּיי וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר אַבּר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְר וּעִיבְּר וּעִיבְר וּעִיבְּר וּעִיבְר וּעִּי וּעִיבְר וּעִיבְּי וּעִיבְר וּעִיבְּי וּעִיבְר וּעִיבְּי וּעִיבְר וּעִיבְּי וּעִיבְּי וּעִיבְי וּעִיבְּי וּעִיי וּעִיי וּעִיבְר וּעִיי וּעִיי וּעִיבְי

בֹּיֹשִׁרָּאֵלְ (בִּוֹמֵן בַּהִּפֹּלְן וֹמִּלָן) וּפִּׁרָלֵן וֹמִבּלָן וֹמִבְלָן וֹמִלָן וֹמִלָּן וֹמִלָּן וֹמִלָּן וֹמִלָּן וֹמִלָּן וֹמִלָּן וֹמִלָּן בְּעִבּיּיִ בְּאַבִּיּיִ בְּיִבְּיִ לְּפִבּּרוּלְ נִי כִּלְּלֵּבְיִין מִיּבְּיִם בְּנִית לְּבִּי בְּעִים לְּבִית לְּבִּיִּת לְּבִּי בְּבִּייִם לְּבִּי בְּנִת מִוֹבְּיִנִים לְּבִּי בִּיוֹם לְבִּיִּשׁ מִּלְם בְּנִים לְבִּיְשׁׁ מִים מִיטָא מִלְ אֵשְׁכַּוּ וִמִּי וִמִּן זְּבִּי בִּיּע לְּבִּיּבְּע בְּעִּבְּי נִמְן וֹבְּיִ לְּבִּבְּע בְּעִבּי וִמִּן וֹבִּי לְבִּבְּע בְּעִבְּי וְמִיּבְ בְּנִים לְבִּנְּשׁׁ נִים וְבִּנְּשָׁבְּ וֹת בְּלְבִּי לְבִּבְּע בְּעִים לְנִישְׁ בְּלִּוֹל לְבִּבְּע בְּעִבְּע בְּעבּייִם לְּא אִים בָּרִבּיִ לְּבִּעְ בְּעִבְּע בְּעִבְּע בְּעבְּע בְּעבִּי בְּעבְּע בְּעבִּי בְּעבְּע בְּעבּיי בְּעבּי בְּלְבִּע בְּעבּיים לְּא אִים בְּבְּע בְּעבְּע בְּעבְּע בְּעבּיים לְא אִים בְּנִבְּע בְּעבְּיבְ בִּיִים לְבִּבְּע בְּעבִּים וְבִּבְּע בְּעבִּים וְבִּבְּע בְּעבִּים בְּעבְּבְּע בְּעבּים בְּעבּיים בְּעבּים בְּבִּים בְּעבְּבְּע בְּעבִּים בְּעבּים בְּיִבְּע בְּעבִּים בְּיִבְּע בְּעבִּים בְּעבְּבְע בְּבִּים בְּיִבְּע בְּעבִּים בְּעבְּבְּע בְּבִּים בְּיִבְּע בְּבִּים בְּיִבְּע בְּבִּים בְּבְּבְּע בְּבִּים בְּיִבְּע בְּעבִּים בְּיִבּים בְּבְּבְּע בְּבִּים בְּיִבְּעִים בְּיִבְּע בְּבִּים בְּבְּבִּים בְּיִים בְּבְּבְּבְּיִים בְּבְּיִם בְּבְּבְּבְּע בְּבִּים בְּבְּבְּבְּבִּים בְּבִים בְּבִּבְּים בְּבִּבְּבְּיִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיבִּים בְּבְּבְּיבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּבְּים בְּבִּים בְּבִים בּבְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיבּבְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּבְּבְּבִים בְּבִּים בְּבִּבְּבְּבִּים בְּבִּים בְּבִּבּבְּבִּבְּבְּבִּים בְּבִּבּבְּבִּים בְּבּיים בְּבִּבּבְּבִּים בְּבִּבּים בּבּייִים בְּבִּבּבְּבִּים בְּבִּבְּבְּבִּים בְּבּבְּבִים בּבְּבְּבְּבְּבְּבִּבְּבְּבְּבְּבִּבּב

בַּל מְדַּעָם וּשְלַע גָּבַר נָרְחֶק [נַד נַמִּינֵיה] וְאוֹשִׁים בֵּיה [קְנָין] לְחַבְרֵיה

<sup>5. . . .</sup> Ant. & Paris P. זְבְיניקּוּ, Ms. זְבְיניקּוּ . . . Ant. and Paris P. מואביה . . . Ant. & Paris read the last clauses of this verse thus: יְחָהּ בְּנִין לִיבָּמָה יְחָהּ בְּנִין אַבְּיבָא הַהָּא בְעָל א׳ (אַבּיבָא הַהָּא בְעָל א׳ אַר מיתָא הְהָי קני ליבמה יחה . Ms. יְדִיקִּים שְׁבָא דִשְׁבִיבָא עַל א׳ א׳ בנין דִּיקוֹם שֵׁם מֵיתָא על א׳ . . בנין דִּיקוֹם שֵׁם מֵיתָא על א׳

שְׁמַיָּא וְאֵכְרֵין יִחְפְּרִישׁ פִּחְנֶּם] אֲרוּם לָא יְנוּחַ נַּבְרָא אֲרוּם אֱלֹהֵי ישֵׁיצֵי לְטָב פִּחָנָּמָא יוֹטָא דֵין:

# 47

וּבוֹעֵז סְלִיק לְחָרֵע [בִּית דִּינָא דְסַנְהֶּדְרִין] וִיחִיב תַּפֶּן [עִם סְבַיָּא]
וְהָא פְּרִיקָא הְחַלַף דְּמַלֵּל בּוֹעֵז לְרוּח וַאֲמֵר סְטִי חִיב הַפָּא נְבַר דְּצְנִעָן
אוֹרְחָחֵיה וּסְטָא וִיחִיב: וּיְבַר עֲשַׂרְהִּי גוּבְרִין מִפְּבִי קַרְהָּא וַאֲמֵר הְבִּי לְאָחוּנָא לֵאֶל מֶלֶּךְ
וּ זְּכָּנִת נְעֲמִי דִּי חָבַת מֵחֲקַל מוֹאָב: וַאֲצָא אֲמַרִיח אֲצֵלֵי אוּדְנָּךְ לְמֵימֵר בּיִנְא דְבֵיח נְעָמִי דְבִיח נְעָבְי הְבֵּי לְאַ הְבֵּי לְבִּי הְבִיּ לְבָּרוֹן וְכָל קְבֵּל סְבַיָּא בְּלֵי הָבִי [חַרְעָא דְבֵיח דִינָא דְסַנְהֶּרְרִין] וְכָל קְבֵל סְבַיָּא דְעַמִי הְטִי אִים רְעוּחָךְ לְמִפְרוֹן פְּרוֹן פְּרוֹן וְאִם לָא אִים רְעוּחָךְ חַוֹיִי לִי בְּעַבִּי אִבְּיִין בְּעִבִּי בְּעִבְּיוֹן בִּיִּים בְּעִבּי וּהְבִי בְּתִּיְרִן בְּיִבְיּת וְעִיּחָב חַוֹיִי לִי בְּעִבְּיוֹן וְיִבְל הְבִיּי בְּעִבְּיוֹן בְּיִבְיִּא בְּיִבְיִי בְּעִבְּיוֹן בְּיִבְּיִים בְּעִבְּיִים בְּעִבְּיוֹן בְיִבְּיִבְּיוֹן בִּיִּים בְּעִבְּיִים בְּעִבְּיוֹן בְּיִבְּיִים בְּבִיּים בְּעִבְּיִים בְּעִבְּיוֹן בְּבְּיִבְּעוֹן בְּיִבְּיִים בְּנְבְיִים בְּבְּיִבְּיִם בְּבְּבִים בְּעִבְּיִים בְּרִים בְּבִים בְּבְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבִים בְּיבְיִים בְּעִבְּיִי הְבִיים בְּעִבְּיִם בְּבִּים בְּבְּיִים בְּבְבִי בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּבִּים בְּבְּיִים בְּבִּיִים בְּבִּיִים בְּבִּים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְּיִים בְּיִבְּבִי בְּבְּבְיִּבְיִים בְּבִּים בְּבִּבְּיִי בְּבָּי בְּבְּבְּיִים בְּבְּיִי בְּבִּים בְּבְּיִים בְּבִים בְּבִּים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּיִים בְּבְּבִיּים בְּבְּבְיּים בְּבְּבְיּבְיִים בְּבִּים בְּבְּבְיוֹן בְּבּים בְבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְּיוֹים בְּיִים בְּבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּבְיים בְּבְּיבְיּים בְּיבְּיִים בְּבְיּבְייִים בְּיבְּים בְּיבְייִים בְּיבּים בְּבְּבְייִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיבְּיבְּיבְייִים בְּיבּים בְּבְּיבְּיבְּיוּים בְּיִים בְּיבְּיבְייִים בְּייִים בְּבְיבְּיבְּיוּבְיים בְּבְּבְיבְייִים בְּיִיים בְּבְּיבְיוּבְיוּים בְּיִייִייִים בְּיִייִייִיים בְּיִייִייִייִים בְּבְּיבְּיוּים בְּיִייִייִייִים בְּיִייִים בְּבְּיבְּיבְּיוּבְייִייִייִייִייי

Ant. & Paris אַרְדין. ... Ant. & Paris P. אֶרְדין, and so later in verse. Ms. for אב' יהג' אב' יהג' אב' יהג' אב' יהג' און דְּחָנְוֹרַ אַ אַרָּרישׁ. ... Ms. and Ant. יְחָפָּרִישׁ Paris אַרָייַ. .. Ms. om. ארום. ארום. ... אַבּיה אַרוּשׁ. ... Ms. and Bomb.

<sup>2. . . .</sup> Ant. and Paris P. הובו; Ms. הובו

<sup>4. . . .</sup> Ant. & Paris P. אַבְרִיח ; Bomb. אַבְּרִיח ; Ant. & Paris insert here: אַבְּרָי בְּרְ , אַבְּא מַחְרֵה בַּךְ ; Bomb. אַבְּלִי יח אַבְּלִי יח אַבְּלִי יח אָבְלִי יח אָבְלִי יח אָבְלִי יח אָבְלִי יח אָבְלִי יח אָבְלִי יח אַבְּלִי יח אַבּין יח אַבּין אַבּי

וּאַמַרַת שַּבִּי בְּרָתִּי [לִאָּי בְבָּיתָא] עַר וּצִּין בְּתַּרְאִין אַבְּרֵין וִתְּלָּרָ [מְןְצִּין הַתְּלִין הַקְּרָא לְּתִּ חֲמִוּתִיךְ לָהַ בְּעַרְיוֹ הַלְּבָּע בִּיְעָ שִׁיתִ קְּנִּת חֲמִוּתִיךִ לָּהַ בַּעָּרְיוֹ וּמִןּלְבָּא לְנִת חֲמִוּתִיהִ בְּּבְּעִ בְּעִי וְתַבְּרְוֹתִי וְמִן לְמָבָּץ מָנִה חָמִוּתִיךְ לְמַבָּל מָה בְּעַבִּי וְנַבְּרְוֹתִי וִמִּלְבָּא כְּאִיתָת מַן אִנְּהְ 16 בְּעַבְיּא וְתַבְּרוֹתִי וִמִּלְבָּא כְּאִיתָת מַן אִנְהְ בַּוֹע וְתַבְּרוֹתִי וִמַלְכָּא רְכִּל חֵר וְתַּרִ עְּתִידְ לְּהַ בַּעְּבִין בְּעִבְּיִ בְּעָבְיּא לְנֵת חֲמִוּתִיהְ לְּהַ בַּעְּיִבְיּא לְנֵת חְמִוּתְה [בְּקְרְצִּהָּא] וַאָּמְרַת מֵן אִנְהְ 16 בְּעַבְיּתִּ וְנַהְיְבָּלְ הָּוֹ עַלְבָּא כְּאִיתְ לְנִה בַּעְּתִּי וְנִילְבָּא לְנֵת חֲמוּתוֹה [בְּקְרִא לְנֵת חְמִוּת מִן אִנְהְ זְּלְבָּת בִּוֹע לְבִּי בְּעִבְּיִ בְּעִיבְי בְּעִיתְ לְנִה בַּעְּתְרִין לְנִבְּי לְנִהְ וַאְּחִיתִּי לְנִה בַּעְּתְ בִּוֹת מְחָבְּרִין וְיִבְּנְיִי וְעָבְיִי וְעִבְּיִי בְּיִבְייִי בְּיִי נְבְּרָא אֲבִינִם מְּמְבִּי בְּיִבְייִי בְּיִבְּי בְּיִבְייִי בְּיִים בְּיִבְירָא לְנֵת חֲמִוּת בִּעְ בִּינְא בְּיִבְי בְּעִבְייִי בְּיִייִי בְּיִים בְּיִּבְייִי בְּיִים בְּיִּבְייִי בְּעִים בְּיִבְייִי בְּיִים בְּיִים בְּיִּבְייִי בְּיִים בְּיִּבְייִי בְּיִים בְּיִּבְייִי בְּיִים בְּיִבְּייִי בְּיִים בְּיִּבְייִי בְּיִים בְּיִים בְּיִּבְייִי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּבְייִי בְּיִים בְּיִיבְייִי בְּיִבְייִי בְּיִבְּיִייִי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּיִבְייִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוּבְיוּ בְּבְיתָא בְּבְים בְּבְיים בְּיִים בְּיוּבְּי בְּבְיתָּי בְּיִים בְּיִי בְּבְרָיִי בְּיִבְים בְּיִים בְּיוּי בְּבְיתְים בְּיוּבְּיוֹ בְּבְּבְיתְי בְּבְיתְ בְּיִבְּי בְּבְּיתְ בְּבְּיתְ בְּבְּיתְ בְּיבְּבְּיתְ בְּבְּיתְ בְּיִּבְּיוֹ בְּבְיתְּיוּ בְּבְּבְּים בְּיוֹי בְּבְּבְּבְּיתְ בְּיִים בְּיִים בְּיבְּים בְּיוּבְיוּ בְּבְּבְּים בְּבְּיבְּי בְּבְּבְּי בְּבְּבְּיתְ

<sup>17.</sup> Bomb. אַמְרָעוּן. . . . Ms. Ant. and Paris P. יְאַרְעוּן. . . . . Ant. and Paris P. הַּהָבִין. . . . . Bomb. אָמר. . . . Paris P. הַהָבִין. Ant. הַהָּבִין, Ms. . . . הַהָּבִין. . . . .

וּבַּקרִיצִּתָּא) עַר לָּא אִשִׁמִּמוּדַע נְּבַר זַת חַבְּרֵיה (מֵן בֵּדָם חַשׁוּבָא) וַאָּמַר וֹנִים הָלִּיִים מְּלְּבָּר זְיִבְין בִּקּבָר זְיִנִים אַנְּיִלְיִּא זְמָתִּה בְּשְׁבָּרְא זִי תִּימַר לִי אַעְבֵּר לִיהְ אָבִין אַנְּאָ אַמָרִים בְּּלִייִם בְּּלְיִים זִיְּ בְּּבִין אַנְּאָ אַמָרִים בְּּלִייִם בָּיִּלְיִא זִירִם פְּרִיק [לְּחַבִּין וְנִּאְ דִייִם בְּּלִים בְּּלְיִים בְּּלְיִים בְּּלְיִים בְּּלִיים בְּּלְיִים בְּּלְיִים בְּיִּבְיּא אִם וִפְּרָבִין וְנִּבְּר לִיִּ אַעְבֵּר לִיהְ בְּיִבְּקְיִּא זְמַלְיִם בְּּלְיִים בְּּלְיִים בְּקוֹבְיִי עַבְּי בְּחָבִין וְנִבְּי וְנִיבְּי וְנִיבְּי וְנִבְּי וְנִבְּי וְנִבְּי וְנִבְּי וְנִבְּי וְנִבְּי וְנִבְּי וְנְבְּי וְנִבְּי וְנְבְּי וְנְבְּי וְנְבְּי וְנְבְּי וְנְבְּיִי וְבְּבְּי וְנְבְּיוֹ בְּעָבִי וְנְבְּיְ וְנִבְּי וְנְבְּי וְנְבְּי וְנְבְּי וְנְבְּיִ וְנְבְּיוֹ בְּעְבִין וְנְבְּי וְנְבְיוֹ בְּנְבְיוֹ בְּנְבְיוֹ בְּנְיְבְיוֹ בְּנְבְיוֹ בְּנְיְבְיוֹ בְּנְבְיוֹ בְּנְבְיוֹ בְּנְיְבְיוֹ בְּנְבְיוֹ בְּנְבְיוֹ בְּבְּיִוֹ בְּעָבְיוֹ בְּבְּיִי וְבְּבְיוֹ בְּעָבִין בְּבְּבְיִי עַר בְּבְּבְיִי בְּתְוֹבְיוֹ בְּנְבְיוֹ בְּנְיִבְיוֹ בְּנְבְיוֹ בְּנְיְבְיוֹ בְּנְבְיוֹ בְּבְּיִי בְּיוֹ בְּנְבְיוֹ בְּנְבְיוֹ בְּבְּבִיי וְנִבְי בְּעְבִין בְּבְּבְיּא וְבְּבְיוֹ בְּבְבְיִי וְנְבְּבְיוֹ בְּבְּבְיִי וְנִבְּיוֹ בְּבְּבְיִי בְּבְיוֹ בְּבְּבְיִי וְנְבְּבְיוֹ בְּבְּבְיִי וְנִבְּיוֹ בְּבְּבְיִי וְנִבְּיוֹ בְּבְּבְיִי וְבְּבְיוֹ בְּבְּבְיִי בְּבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְיִי בְּבְיוֹבְיִים בְּבְּבְיִיים בְּבְּבְיִי בְּבְיִבְּבְיוֹ בְּבְּבְייִם בְּבְּבְיִים בְּבְיוֹבְיִים בְּבְּבְיוֹבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְיּבְייִם בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִם בְּבְבְיִים בְּבְּבְיּבְיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְייִם בְּבְבְּבְיּבְיוֹ בְּבְבְייִם בְּבְּבְיוֹבְיוֹבְיוֹבְיוּבְּבְיוֹבְיוֹבְּבְיוֹבְּבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְיִים בְּבְבְיוּבְיוֹבְיוּבְיוֹבְיוּבְיוֹבְיוּבְּבְיוּבְּבְיוֹם בְּבְיוֹבְיוּבְיוֹבְיוֹ בְּבְּבְייִים בְּבְּבְיוּבְיוֹבְיוּבְיוּבְיוֹבְיוֹבְיוּבְיוּבְיוֹבְיוּבְיוֹבְיוּבְּבְייִים בְּבְּבְיִים בְּבְיבְּבְייִבְּיוּבְיוּבְיוּבְיוּבְיוּבְּבְייִים בְּבְּבְבְּיִבְּבְּבְיוּבְּבְיוּבְיוּבְיוֹבְבְיוּ

<sup>11...</sup> Ms. חִידַּחְלִּין ... Ant. Paris רְחִימְרִין. Ms. רְחִימְרִין. ... אַעְבֵּיר. ... Ant. Paris P. אַעְבִּיר, ... Ant. Paris P. omits אָעָבִיר, ... אַגָּרָיד. ... Ant. Paris P. retain ... אַר בא ... Ant. Paris P. retain ... ביף ואית ביך וגו' Ant. P. retains ... ביף ואית ביך וגו'

<sup>14.</sup> Ant. & Paris מְלַקְבִיל, Bomb. ודמָבת. ודמָבת. omb. מְלַקְבִיל; Ant. and Paris אָנִדְן Ms. בָּל קְבֵיל. ... Ant. and Paris P. insert עִידָן Ant. & Paris בקריצָחָא. ... עָד Ant. & Paris בקריצָחָא.

<sup>6.</sup> Bomb. ונְהְתּה ; Ant. Paris וְנֶהְתַה ! Ms. repeats לאר', s. p. . . . . Bomb. ועבְרת; Ant. Paris וְעַבְרֵת : . . . Bomb. ועבְרת; Paris וְעַבְרַת; Ant. Paris בַּקּרָהָה; Ms. הַבָּל דְפַּקּרָה. . . . בַּל דְפַּקּרָהָה; Ms. הַבּל דְפַּקּרָהָה

<sup>7.</sup> Bomb. יְאָהָא ... Ms. and Bomb. ואעדי ... Bomb. אָרִימְהָא; Ant. Paris אָרֵימְהָא; אַרימְהָא ; וּוּלְנִאת ... Bomb. אָרִימְהָא ... Bomb. וְוַעַלַּח ... Bomb. וְוַעַלָּח ... Bomb. וְדַמְּבָּח ... בּרִמְּהָא ; Ms. וְוַעְלַּח ... Bomb. וְדַמְבָּח ... בּרִמְּהָא ... בּרִמְּהָא ; Ant. Paris וְדַמְבָּח.

<sup>9....</sup> Ms. Ant. Bomb. מָאוָ .... Ant. Paris insert בְּרְהִי after אנה; so Ms. בְּרְהִי Bomb. ואמֶרה ... Ms. אָמָחָדְ ... Bomberg, Buxtorf and Paris P. למסבִי ... Ant. ב...

<sup>10...</sup> Ant. Paris om. אומבר Bomb. בְּחָרָשׁ.... Ant. and Paris בְּחָרָשׁ.... Ms. Bomb. and Paris P. בְּחָרָשׁ.... Bomb. בְּחָרָשׁיּ. Ms. Paris P. בְּחָרָשִׁיּ. Ms. Paris P. בְּרָמָשִׁי. Ms. Om... Ms. Ant.

23 בַּחַקל אוֹחֶרָן: וְאַדְבָּקת בְּעוּלֵמָחוּי דְבוּעוֹ לְמִצְבַּר עַר דִּישׁיצִי חֲצֵר בָּחַלוּ וְחַצֵּר הָשִּׁיצִי חֲצֵר בְּעוֹרִין וַחֲצֵר הָשִּׁיוֹ וְיִתִּיבַת עִם חֲמוֹחַה:

# 3 1

1 נִאָּמַרַת לָהּ נָעֶמִי חֲמִיּחָהּ בְּרַחִּי בְּשְׁבוּעָה לָא אָנִיחַ עֵר זְּמַן דְּאֶחְבַּע לֹנָא בוּעוֹ דְּאִשְׁהְּמוֹרַע לְנָא דַהְנִיח בּ לִּרְּי נִיחָא בְּנִין דְּיִשְׁהְ לְּהָי בִּשְׁבוּעוֹ הָא בוּעוֹ דְּאִשְׁהְמוֹרַע לְנָא דַהְנִיח בְּ בְּחַקֹּא רִם עוּלֵמְחוֹי הָא הוּא מְבַיֵּר נַת אִבֵּר סְעוֹרִין בְּרוּחָא הִי בּ בְּחַקֹּלָא עִם עוּלֵמְחוֹי הָא הוּא מְבַנִיה בּיִסְמָנִין וּהְשִׁיִּיִּיה לְמִיבֵל וּלְמִשְׁחֵי: בּיְבְּיָּא עַר שִׁיצִיוּהָיהּ לְמֵיבַל וּלְמִשְׁחֵי: בּ בְּעָבֶּן מִשְׁבָּרָא לָא הְהָבְּי הְמָבְּן וְחָבְּאיִילְ אִרְיִּא דְּיִבְּמוּךְ חַפְּן [וְחֵעוּלִי] בּיְבְּיִיה מִישְׁא] וְהוּא יְחַנֵּי לְּךְ הִיְהָא לְאִי בְּעָר הַנְּיִים וְּחָבְּא יַחַר רְּלְוֹי וְחָרְמוּבְּ וְחִבְּיִין וְחִבְּמוּה וְיִחְבִּיוֹ וְחִבְּמוּה וְחָבִין וְחִבְּמוּה וְחָבְיִין וְחִבְּמוּה וְחַנִּין לִי אַעְבָּיר: וַאְבַּעְרת לָהּ בָּל דִּי הִימְרִין לִי אַעְבֵּיר: וַאְבַּת הְבָּי בְּיִבְּיִים בְּעִבְּין לִי אַעְבָּיר: וְחָבְּמוּה וְחַנִּייִם וְחִבּיּים וְחָבִּין וּחִבְּמוּה וְחַנִּים וְחַנִּים וְחַנִּים בְּעִבְּים בְיִים בְּעִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים וְחִבּיִים וְחִבּים בִּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים וְחָבִּים בְּיִבְּים וְחִבּיִבְּים וְחִבּיבְּים וְחִבּים בְּיִבְּים וְחִבּים בְּיִבְּים בְיבִּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּבִּים בְּיבִּים וְחִבּיִבְים וְחִבּים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבּים בְּיִבּים בְּיִבְּיִים בְּיבִּים בְּיִבְיוּים בְּיִים בְּיִבְּיִין בְּיִבְּיִים בְּיִבְיִים בְיוֹים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיוֹים בְּיִים בְּבִים בְּבְּיוּים בְּיִים בְּעִים בְּיִּבְיוֹים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיוּים בְּיִבְיוּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְיוּים בְּבְיוּים בְּיִבְּיוּים בְּבִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְי

<sup>23.</sup> Ant. Bomb. and Paris P. וְאִרְבקת, Ms. וְאָרְבְּקָה, Ms. וְאִיחְדַבָּקַה, Ms. בְּאַיְרָם; Ms. בעולי, Ms. בעולי, Ms. יוֹהֶיבת. Ant. Paris P. ויהֵיבת. אוֹיהֵיבת. אוֹיהִיבת. חוֹיהִיבת.

III. ו. Bomb. אָנְרְחָ וּ .... Ant. and Paris P. בְּרְהִּי Bomb. בּרְהִי אַנָא אָנִים Ms. בֹּיה אָנָא אָנִים Bomb. דאָקבע. ... Ms. om. דּיִּוֹטֵב Ant. Paris P. בִּיוֹטֵב Ant. Paris P. בִּיוֹטֵב Ant. Paris P. בִּיוֹטֵב

<sup>3.</sup> Ms. וּהְחַלְּלֵי. .. וּהְחַלְּלֵי. .. אוּהְחַלְּלֵי. .. וּהְחַלְּלֵי. .. אוּהְחַלְּלֵי. .. Ms. בְּשְׁמִין; Ant. חַבשׁמִיך ; חַבּישׁמִין; Ant. פּבְשִּׁימַיִן; ... .. עַר זְמַן שִׁיצִיוּחֵיה ... שוּצִיּוּחִיה ... שִׁר זְמַן שִׁיצִיּוּחֵיה ... אוֹלָכֵישׁתי שוֹצְיוּחִיה ... עַר זְמַן שִׁיצִיּוּחֵיה ... שוֹצְיוּחִיה ... שוֹצְיוּחִיה ... שוֹצְיוּחִיה ... שוֹצְיוּחִיה ... שוֹצְיוּחִיה ... שוּצִייּוּחִיה ... שוּצִייּחִיה ... שוּצִייּוּחִיה ... שוּצִייּוּחִיה ... שוּצִייּוּחִיה ... שוּצִייּוּחִיה ... שִׁר זְמַן שִׁיצִיּוּחֵיה ... שוּצייִיחִיים ... שוּצייִיחִיים ... שוּציִיוּחִיה ... שוּצייִיחִיים ... שוּצייִּחִיה ... שוּצייִיחִיים ... שוּצייִּחִיים ... שוּצייִּיחִיים ... שוּצייִיחִיים ... שוּצייִּיחִיים ... שוּבְּיִיחִיים ... שוּבְייִיחִיים ... שוּבּייִיחִיים ... שוּבּייִיחִיים ... שוּבִייּיחִיים ... שוּבייִיחִיים ... שוּבייִיחִיים ... שוּבייִיחִיים ... שוּבייִיחִיים ... שוּבייִיּיוּחִיה ... שוּבייִיחִים ... שוּבייִיחִיים ... שוּבייִיחִיים ... שוּבייים ... שוּבייים ... שוּבייִּיחִיים ... שוּבייים ... שוּבייִיחִיים ... שוּבייים ... שוּביים ... ביבּים ... שוּביים ... שוּבים ... שוּביים ... שוּביים

<sup>4.</sup> Ant. Paris P. וְהַוְּה ... Ms. om. בערן מער, but בערן הוא בערן הוא בערן מער.
in m. ... Ms. דְּמְבֵּיה , ... Ms. Ant. Bomb. וְהַבְּלִיאִי ... Ms. בּתְבִּיה , ... Ms. וֹהְרָעוֹן ... Ms. וְהְבַּלִיאִי ... Ms. וְהְבַּלִיאִי ... Ms. וְהְבַּלִיאִי ... Ms. וְהְבַּלִיאַי ... Ms. וְהְבַּלִיאַי ... Ms. וְהְבַּלִיאַ ... Ms. וְהִבְּלִיאַ ... Ms. וְהִבְּלִיאַ ... Ms. וְהְבַּלִיאַ , omitting הוא הוא בחבמתיה in m. .. Paris P. retains בחבמתיה.

<sup>5.</sup> Bomb. ואמָרה; Ms. om. לה. . . . Ant. Paris אָעְביר. Ms. . . . . . . אָיְעָבּיר.

לְנַת רוּת פַּלְּטָה שַׁפִּילִן הִצְּבִירָת וַהֵּיָא שִׁשׁיִּרְהוֹ פִּתְּטָתוּ וְלָא וְעַרְעוֹ הָּהְּ שִׁשְׁיִּרְוּם תַּפִּילַ עם עַּבְּעָבת לְּהָ לַקְרְפָא וַחֲזָת רְיִּח מוֹאֲבִיָּה אַף אֵבְרִים אֲמֵר לִי עָם רְבַּיָּא 19 מִיבִיתׁשׁ לְאָן צְּבַרְהְּ יִּמְשְׁבְּעָה לָהְ לָּהְ עָשְׁהַבִּילִי לְמֶעְבֵּר וְנִעָּא דִין וּלְאָן אִשְׁהַבְּיָה לְהְ מִשְׁבְּעָה : וַאֲמֵרַת לְהָ בִּבְּיִא וְמָשְׁ בַּיִי לְּהָא נַבְּיָא וְעָם מֵיתַיָּא וַבְּמִית עָפִּיה יוֹמָא דֵיִי דְּלָא שְׁבַּק 20 עִּבְּיִה עָם הַיִּיָּא וְעָם מִיתַיָּא וַבְּבְית לָהְ נָעֲמִי לְרָהְ בְּעָּא בִּיִר לִיךְ בְּבְּיִא בְיִי בְּעָא וְעָם מִיתַיָּא וַבְּבְית עָפִיה וּיִמָא דֵיוִ מְחְקְּרֵי בֹעָּא שְׁבַּק 20 עִבְּיִבְית לְבָּיְה בְּבְיִא וְעָם מִיתִיּא וְעָם מִיתַיָּא וַבְּבְית לְהְּ בְּעָבְית לְבָּיְא בְּיִי לְבָּיְא וְעִבְּרָא בְּאִישְׁהְּמִוֹלְה לְבָּיְא בְּיִי לְבָּיְא וְעִבְּית עָפִיּה וְמָבְיר לְנָה בְּבְּיִי וְשִׁשִּׁבְיר לְבִּיְא בְּיִי בְּעָבְית לְבָּיִי וְשִׁבְּיִי לְבָּיְה וְנִיְּה בְּבִירְה וְנִילְא וְעִם בְּבַיְיִם לְנִים בְּנָי וְשִׁבִּיוֹ וְשִׁשְׁיִּבְעוֹ לְבָּיְ בְּבִייְ וְשִׁצִּיוֹ בְּיִי וְשִׁבְּיוֹ וְבִּיְבְּיִית עְבָּיוֹ בְּעָבְעוּן בְּבְּיִים לְנָבְיוֹ בְּעִבְעוּן בְּיִים בְּעָּיִי לְבָּי בְּיִיבְיוֹ וְשִׁבְּיִים תְּבָּי וְשִׁבְּיוֹ בְּבְיִית וְשִׁבּיי וְבִיּבְית וְבִּילִים בְּבְּיִים בְּבִּיי וְשִׁבְּיוֹ בְּבְיִים הְּבִּיי וְשִׁבּיוֹי וְבָּבְית וְשִׁבּייוֹ בְּבְית וְשִׁבּיוּ וְבִיּבְית וְשִׁיבּיוֹ בְּבְּית הְאִבּבְית וְשִׁבּיוּ וְבִיּבְיתוּ בְּבְּית וְשִׁבּיוֹ בְּבְיתְם הִיּיוֹם בְּבְּית וְשִׁיִּים בְּבִית וְשִׁבְּית הִיּים הְבִּיבְית וְיִבּיל בְּבְית וְשִׁבּייִים בְּבִית וְשִׁבְּית בְּית בְּית בְּבְית וְשִׁבְּית בְּיִים בְּבְית וְשִׁבּייִים הְּבִיים בְּבְית וּבְּית בְּיתְיוֹ בְּבְיתְים בְּבְית וְשְׁבִּיבְית וְבִים בְּבְיבְּים בְּיוֹבְייִים בְּבְית וְשְׁבְּבְית וְבְּיבְּבְית וְשְׁבִּיבְים בְּבְיתְים בְּבְיתְים בְּבְית וְשְׁבִּיי וְבְיבְיים בְּבְּבְית וְשִׁבְּיִים בְּבְיבְיים בְּבְית וְשְׁבִּיים בְּבְיבִיים בְּיוֹבְיים בְּבְּבְית וְבִּים בְּיוּב בְּיִים בְּבְּבְיים בְּיוּים בְּבְּיִים בְּבְייִים בְּבְיים בְּיוּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים

Ms. בְּבְּוֹרָה Ms. Ant. Bomb. שיעור יהון . . . . . . . . . . . Ms. om. סאין, suppl. in m. . . . Ms. Ant. and Paris P. שִׁעִרִין.

<sup>22.</sup> Bomb. ואמֶרח. ... Bomb. Ant. and Paris P. כּלְחוֹר. ... Ant. Paris P. בְּרְחִי ... Bomberg וְפֹּוּק; Ms. Ant. Paris P. מִּלְּחָן, ... Bomb. עוּלְמִחָּהוֹי, Ant. Paris P. עוּלְמִחָהוֹי, for יְהִיקּ for יְהִיקּ זְּחָרְן, Ms. Paris P. אָחָרָן, Ms. Paris P. אָחָרָן

13 הוללֶלְהֵ עִם שֻׁלָה וְנִבְּלָּלְה וְנָבְּה: וּצְּבִירַת שׁוּבְּלִין בְּחַלְּא תַרָי בְּעָינְה בְּעִינְה בְּעִינְה בְּעִבְי וְנָאַכְשַׁרְתּנִי וְלָאָה]: וַאַּשְּׁכַּת בְּעָינְ בְּעִינְה בְּעִינְה וְנִאַבְשַׁר בְּעִינְה וְלָאָה בְּעָר בְּעָרְה בְּעִינְ וְנִאַבְשַׁר וְלָבְי בְּעָרְה וְנִאַבְשַׁר בְּעָרְה וְלָעָרְ בְּעָרְה וְאַבְשַׁר בְּעָרְה וְנִאַיְם בְּעָרְה וְנִאַבְשַׁר וְאָשְׁתַּא בְּעָר בְּעָרְה בְּעַר בְּעִרְ וְבָּבְעַר וְאַבְשַׁר וְאָשְׁתַּא בְּעָר בְּעָרְה בְּעַר בְּעִרְה וְעָבְי בְּעָבְיּת וְאַבְעַת וְאִשְׁתַּאוֹ בְּעָרְה וְנִבְיּעְ בְּעִרְה בְּעַרְ בְּעִרְ בְּעָבְיִם וְעַלְטָא בְּאָחֵין בְּעָבְעוֹ וְבְבְּעִבְ בְּעִבְייִם בְּעָבְיוֹ בְּעַבְשְׁלְ בְּעִבְיִם בְּעָבְיוֹ בְּעָבְיִם בְּעָבְ וְנִבְיְבְע וְנְבְבְּעוֹ בְּעָבְיִי בְּעָבְישְׁרְבְּבְעוֹ בְּעָבְשְׁרְבָּעִי בְּעָבְישְׁר בְּעִבְישְׁר בְּעָבְישְׁר בְּעָבְישְׁר בְּעִבְישְׁר בְּעִבְישְׁר בְּעִבְישְׁר בְּעִבְיעוֹ בְּעָבְישִׁר בְּעָבְיעוֹ בְּעָבְישִׁר בְּעָבְיעוֹ בְּעָבְיעוֹ בְּעָבְישִׁר בְּעָבְיעוֹ בְּעָבְיעוֹ בְּעָבְיעוֹ בְּעִבְיעוֹ בְּעִבְיעוֹ בְּעִבְיעוֹ בְּעִבְיעוֹ בְּעִבְיעוֹ בְּעִבְיעוֹ בְּעִבְיעוֹ בְּעִבְיְיִים בְּעִבְיעוֹ בְּעִבְיעוֹ בְּבְיבְיעוֹ בְּבְּבְשִׁבְּבְיעוֹ בְּבְיבְיעוֹ בְּבְיבְיעוֹ בְּבְיבְיעוֹ בְּבְיבְיעוֹ בְּבְּבְעוֹ בְּבְיבְיעוֹ בְּבְבְיעוֹ בְּבְּבְיעוֹ בְּבְּבְיעוֹ בְּעִבְּבְיעוֹ בְּבְּבְיעוֹ בְּבְבְיְבְיוֹ בְּבְבְיעוֹ בְּבְּבְיְיוֹ בְּבְבְיְעוֹ בְּבְּבְיְבְיוֹ בְּבְבְיְעוֹ בְּבְיבְעוֹ בְּבְבְיְבְיוֹ בְּבְבְיְעוֹ בְּבְבְיְבְיוֹ בְּבְבְיְעוֹ בְּבְבְיְבְיוֹ בְּבְבְיְעוֹ בְּבְבְיבְיוֹ בְּבְבְיבְיוֹ בְּבְבְיְבְיוֹ בְּבְבְיבְיוֹ בְּבְבְיבְיוֹ בְּבְבְיבְיוֹ בְּבְבְיבְיוֹ בְּבְבְיבְיוֹ בְּבְבְבְיוֹן בְּבְבְבְעוֹ בְבְיבְיוֹ בְּבְבְיבְיוֹ בְּבְבְיבְיוֹ בְּבְבְיבְעוֹיוֹ בְּבְבְיבְעוֹ בְּבְבְיבְעוֹיוֹ בְּבְבְיבְיוֹ בְּבְבְיְעוֹ בְּבְבְיבְעוֹיוֹ בְּבְבְיבְעוֹיוֹ בְבְבְיוֹי בְבְיבְיוֹ בְּבְיבְעוֹבְיוֹ בְּבְיבְבְיוֹ בְּבְיבְבְיוֹ בְּבְיבְבְיוֹבְבְיוֹ בְבְיבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְיוֹבְבְיוֹ בְּבְיבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹבְבְיוֹבְבְיוֹ בְבְיבְיוֹבְיוֹ בְּבְיבְבְבְיוֹבְבְבְיוֹ בְבְיבְבְבְבְבְיוֹבְבְיוֹ בְּבְבְבְיוֹבְבְיוֹ בְבְבְיוֹבְבְּבְבְבְבְבְבְ

<sup>13.</sup> Bomb. ואמָרח. ואמָרח. אַשְּבָּחִית ; Ant. Buxtorf בְּשְׁבְּחִית אַשְּבָּח. .. אַשְּבָּח. .. אַשְּבָּח. .. אַשְּבָּח. .. אַשְּבָּח. .. אַשְּבָּח. .. אַרוֹם פּאַר י .. אַרוֹם הּר. .. אַרוֹם אַנּיִרְים אַן אַרוֹם אַנּיר אַנּירָ אַרוֹם אַנּיר אַנּיר אַנּירָ אַנּירָ אַנּירָ אַנּיר אַנּר אַנּר אַנּיר אַנּר אַנּיר אַנּר אַנּר אַנִּר אַנּר אַנּר אַנִּר אַנִּר אַנּר אַנְיר אַנּר אַנְיר אַנִּר אַנּר אַנְיר אַנּר אַנְיר אַנּר אַנּר אַנּר אַנּר אַנְיר אַנּר אַנּר אַנְיר אַנְיר אַנְיר אַנּר אַנּר אַנְיר אַנְיר אַנְיר אָר אַנְיר אָנִיר אַנּר אַנְיר אַנְיר אָר אַבּיר אָר אַנְיר אַנְיר אַנְיר אָנִיר אָנִיר אָר אַנְיר אָר אַנְיר אָר אָר אַנְיר אָנִיר אָנִיר אָר אַנְיר אָר אַנְיר אָנִיר אָר אַנְיר אָר אַנְיר אַנְיר אַנְיר אָר אַנְיר אָּיר אַנְיר אָיר אַנְיר אָיר אַנְיר אַנְיר אַנְייב אָּיר אַנ

<sup>17.</sup> Ms. וְצְבֶרֵת; Ant. Paris בּלְקְטַה..... Bomb. וּצְבֶרֵת. Bomb. בּצֵבִירַת. Ant. Paris בּבָרַת, אַנּרִירַת. .... Ant. Paris בּבָרַת,

מִלְל שִׁהְנִת וְלָבֵיה (וּבְּבָהוֹא וְכִיתָא חְשֵׁחִבִּי מִן הִין נְּהָנָּם לְמָהֵנִי שָׁלְל שִׁבְּלָמְא הְשָׁחִבִּי מִן הִין נִּבְּלָמָא הְשָׁחִבִּי מִן הִין נִּבְּלָמָא הְשָׁחִבָּי מִן הִּיְלָא אִּשְׁמִוֹדְע לֵיה מִאְבְּהָה וְנְבִיאוֹ בְּמִילְ בְּאָבִין בְּעִבְיִא וְלְאִחְבַּאָה וְנְבִיאוֹ בְּנִילְ שִׁבְּלְמִוּ וְיִ לִּא אִשְׁמִוֹדְע לֵיה מִּלְכִין וּנְבִיאוֹ בְּנִין שָׁבִּקְה וְשְׁבַּקְה וְשְׁבַּקְה וְשְׁבַּיְתְ בְּעִבּייִ וְמִוֹל יְיָ לִיהְ נִּמְלִמְי וְנְבִיאוֹ בְּנִין שִׁבְּיִם וְנִי עִּבְּיְ וְשִׁבְּעָה וְבְּיִתְיוֹ נְמִילְ וְנְבִיאוֹ בְּנִין שִּבְּיִם וְנְיִי לִיהְ נְּמִילְ מִבְּי וְבְּיִיתְ בְּנִילְם וְלְּמִתְּה בְּעָבְייִם וְנְיִבְיאוֹ וְנְבִיאוֹ בְּנְיִם וְנְשִׁבְּקְחִוּ וְנְבִיאוֹ בְּנִין וְנְבִיאוֹ בְּנְבִייְם וְבְּעִבְּיְה וְשְׁבַּקְחִ בְּיִבְייִם וְמְבִּיְם וְנְשִׁבְּיְחִ וְנְבִייִּאוֹ בְּנִין וְנְבִיאוֹ בְּנִין וְנְבִיאוֹ בְּנְבִייְם וְבְּנִיתְ בְּנִין וְנְבִיאוֹן בְּנִין וְנְבִיאוֹ וְּלְבִיְיְם וְלְּמִבְּיְם וְנְשְׁבְּקְחְ וֹיְבְּבְיִיאוֹ בְּעִים וְנִי עִיבְּיְ וְבְּבִייְם בְּנִי וְבְּבִייְם וְנִינִי לִיהְ נְּמְבְּיְם וְנְבְּבִייִם וְּבְּבִייִם וְּבְיִים וְנִייִי לְאִי בְּיִבְּיִם וְּבְּבִייִים וְּבְּבִייִם וְּבְיוֹן עִּבְּבְיִים וְנִינִי לְאִי בְּעָבְיִים וְנִינִייִ לְּאִבְּיוֹן וְמִבְּבְּיִם וְּבְּבִייִם וְנְיִי לְיִּבְּיוֹ וְנִינִין לְאַבְּבְּיִים וְנְבְּיִים וְנְבְּיִים וְנְבְּיִים וְנְבְּיִים וְנְבְּיִים וְנְבְּיִים וְנְבְּיִים וְנִינִייִי לְאִייִים וְנִישְׁרְאוֹן וְמְבְּבִייִם וְּבְּיִים וְנִינִים וְּנְבִייִים וְנִינִים וְנְבְּיִים וְנְבְּבִייִם וְנִייִי לְאִי בְּיִים וְּנִינְיוֹ וְנִינְיִי לְיִי לְיִיְיְ לְיִבְּיִים וְנִייִי לְאִי בְּיִים וְּיְיְם בְּבִיים וְנְיִייִי לְּעִייְיִים וְנְיוּבְּיוֹי וְנְיוֹיוֹי וְבְּיִים וְנְיבְּיוֹים וְנִינִים וְּבְּבִיים וְנְיבְּיוֹי וְיִי בְּיִבְּיְם וְנְבְּיוֹים וְּיִיבְּיְם וְבְּיוּיִים וְּיִיבְּיוֹם וְנְבְּבְיוֹם וְנְבְּבְּיוֹם וְנִים וְבְּיוֹים וְנִינְיתְּיבְּיוֹם בְּיִים בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹבְייוּ וְבְּבְּיוֹם וְבְּבְּיוֹם בְּבְּיוֹם וְבְּיוֹבְיוֹים וְבְּיִים וְבְּיִים וְּבְּיוֹים וְּבְּיִים וְבְּיִישְׁיוֹם וְבְּיוֹישְׁבְּבְּים לְּבְּיְבְּיִים וְב

<sup>11.</sup> Ant. Paris ואָתִיבי. וּאָמָר. וּאָמָר. וּאַמְרָיּאָר. וּאַרְיִאָּאָה. וּאָמְרַיִּאָּה. וּאָמְרַיִּאָּה. וּאַרְיִאָּאָה. אַרְרַיִּאָ וּאַרְּאָרָאָ וּאַרּאָמר וּגוּ׳ וּצּרְיִאָּ וּאַרְאָרָאָ וּאַרְאָמר וּגוּ׳ אַלְּהִיןּ על גּוּבְרַיָּא וְאַרְאָמר וּגוּ׳ עליכ׳ לא גזר אָיְלְהִיןּ על גּוּבְרַיָּא וְאַרְאָמר וּגוּ׳ עליכ׳ לא גזר אָיְלְהִיןּ על גּוּבְרַיָּא וְאַרְאָמר וּגוּ׳ עליכ׳ אַנּ אַנּ וּאַר אָנּר וּאַר וּבּר וּאַר וּאָר וּאַר וּאַר וּאַר וּאַר וּאָר וּאַר וּאַ

זַאֲמַרוּ לֵיה יְבָּרְכּוּן בִּיךּ הַעָּקוּ דִּי אַהְּ צַּהְנִי רַב עַל חָצוֹבַיִּא
 לְאִיבִין [אוּפָא] רִיבָּא חְרָא: נַאָּחָר בּוּעוֹ לְעוּלְמֵיה דְּמַנִּי רַב עַל חָצוֹבַיָּא הַבְּלְא בְּחַלְּקֹא דְּבַחְלָּקְא דְּחַרְהָא] וְהָכָא חָהוֹּלְיוֹ בַּאֲלוּמַיָּא נְמִי בְּעָ חָבְּלִי בְּעַן וְאָרְעַבְּבוֹ הַיִּאְבְּלִין בַּאֲלוּמַיָּא נְמִר בִּוּעוֹ לְאַרְתַּ בְּנִיתָא צִבְּחָר: נַאַּמְר בּוּעוֹ לְחִבּיִן וְאַרְּמַיִּא בְּבַּיִתְא צִבְּחָר: נַאַּמְר בּוּעוֹ לְחִבּיִן וְאָרְבּיוֹ בַּתְּל בְּמִינִל לְאוּפָּה דְמוֹעָב בְּנִין שִׁבְּבוֹי בּוְעוֹ לְאוּפָּה בְּמִוֹ וְמָבְרִי שִׁבְּלִין בַּאֲלוּמַיִּא נְמְר בִּוֹת רוּת בְּעַן פִּוֹן זְעִיר בִּיוֹ דְּיָחְבָּא בְּבִיתְא צִבְּחָר: נַאֲמָר בּוֹעוֹ לְחִבְּיִּץ בְּמִר בּוֹעוֹ לְאוּפָּה דְמוֹעְלְ בְּמִבְּל אוֹחֲרָן וְאַרְ בְּחִבְּלְּא בְּבַּלְּחְ כִּנְיִלְ לְאוּפָּה דְמוֹעְלְ לְאוּפְּה בְּמִוֹל לְאוּפְּה בְּתְּבוֹ בְּקְבִין בְּחְבַּלְּא בְּבַּלְא בְּבַּלְא בְּבַּלְא בְּבְּלָּץ בְּבְּלָץ לְאוּבְּיוֹ לְאוּפְהוֹ בְּעָל בְּבְּלְא בְּבְּבְּלְץ בְּבְּלְּא בְּבְּבְּלְץ בְּבְּבְּלְץ לְאוּבְּל לְאוּפְּבוֹ בְּקְבְיוֹ בְּחְבָּלְיוֹ בְּעָבְיוֹ בְּיִבְּעִי לְבְּבְּיוֹ בְּעָוֹ בְּעִיבְיוֹ בְּתְבִּי וְנְבְּבוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּחָבִּי בְּבְּבוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּחָבְּבוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּחְבִּיוֹ בְּחְבִין לְאִבּבְּר בְּבְּיוֹ בְּבְּבוֹים בְּבְּבְּיוֹ בְּיִבְיּי בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְיִי בְּיִבְּיוֹ בְּבְּבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּיִבְּיוֹ בְּיוֹבְיוֹ בְּבְּיוֹ בְּבְּבְּיוֹ בְּבְּיִי בְּבְּבְיוֹי בְּבְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְּיוֹם בְּעֹבְיוֹם בְּבְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְיבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹם בְּבְיּבְיוֹ בְּבְיוֹבְיוֹי בְּיִים בְּעוֹי בְּבְּבְיּים בְּעוֹבְייִי בְּבְּבְיּבְיּים בְּבְּבְיוֹב בְּבְיוֹבְיוֹי בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְיּים בְּבְבְּבְיוֹי בְּבְבְּבְיוֹבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְּיוֹ בְּבְיבְיוֹם בְבְּבְיוֹם בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹם בְּבְבְּבְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְבְּבְיוֹ בְבְּבְיוֹ בְבְּבְיוֹ בְבְּבְיוֹ בְּבְּבְיבְיוֹ בְּבְבְבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְבְּבְבְיוֹ בְבְּבְבְּבְיוֹבְיוֹ בְבְּבְיוּ

<sup>7.</sup> Bomb. אַמְלְמָיָא מַה .. Ms. וְאָיְרְנוֹשׁ .. Ms. אַרְאָלְמָיָא מַה .. Ant. Paris P. רְיִשְׁהְאַר. Ms. inserts אַרְאָא בּפּי אַרְאָר .... Bomb. אַרְאָר. .. Bomb. אַרְאָר. .. Ms. אַרְאָר אָר. .. Ant. and Paris have מְרָבוּ הואנפּם of מקרם; Buxtorf and Bomb. מְקְרָם .... Paris וְעִירָא .... Ant. Paris אַנְרָבוּר. ... Ant. Paris אַנְרָבוּר.

<sup>9.</sup> Ms. אותה. Ant. Paris P. read עיבוּך הְהָא.... Ant. and Paris P. read (חַבּילִי instead of ותהבין אור. הַפָּשְן וְחֵיוִילִי Paris P. בַּלְּאָרָית. אַלְמַיָּא. הַבְּלְּאָרָית. הַבְּיל דְּלָא. האַג. הַבְּיל דְּלָא. Ms. Ant. Paris P. בָּרִיל דְּלָא. האַנְהִיף, and so Ms. הַרָּל בְּלָא. Bomb. בָּרְל בְּלְשׁתְיָא וּתֹר. Ms. Ant. Paris read שָׁתְיָא האַנוֹיל. Ms. Bomb. שְׁתְיָא (מוֹר אַנִּילִּין עוֹלֵי Ant. & Ms. שׁמִי מִן מוֹי Ant. & Ms. שׁמִי מִן מוֹי Ant. & Ms. שׁי מִן מוֹי Ant. & Ms. שׁי מִן מוֹי הַלְּוֹן עוֹלֵי Ant. לְּצוֹר שׁת.

אַכְּהְרִיד לִּי חוֹבְתִי וְשַׁדֵּי הִבְּאִישׁ לִי: וְחֶבַת נְעֵמִי וְרוּת מוֹאֲבַוְחָא 22 בַּלְּחָה עִפָּה דִּי חָבַת מְחָבַל מוֹאָב וְאִנּוּן אֲתוּ בֵּית לֶחֶם בְּמָעֲלֵי יוֹמָא דְפִּסְחָא וּבְהַהִיא יוֹמָא שְׁרִיאוּ בְנִי יִשְׂרָאֵל לְמֶחְצֵּד יַת עוּמְרָא דַבְּרָהִיא דַהַוָּה מִן שִׁעוֹרִין: דַאָּרָמוּהָא דַהַוָּה מִן שִׁעוֹרִין:

# 2 ⊃

- וּלְנַעָמִי אִשְׁמְמוֹרַע לְנַבְרָה נְבָר נְבֶּר מָקּוֹף [בָּאוֹרַוְתָא] מְן וְחוּם וּלְנַעָמִי אִשְׁמְמוֹרַע לְנַבְרָה נְבָר נְבֶּר מַקּוֹף [בִּאוֹרַוְתָא]
- 2 אֱלִימֶלֶהְ וּשְׁמֵיה בּוֹעֵו: וַאֲמַרַת רוּת מוּאֲבֵיתָא לְוַת נָעֵמִי אֵיזֵל כְּעַן לְּהַלְּלֶא וְאֶבְינוֹשׁ בְּשִׁבּוֹלִין בָּתַר דִּי אַשְׁבַּת רַחֲמִין בְּעִינוֹי וַאֲמַרַת לָהּ
- אָוַל בְּרַהִּי: וַאֲוֹלַת וְעַלֹּת וְבַנְשֵׁת בְּחַקּלָא בָּחַר חְצוֹרַיָּא וְאוֹרַע 3
- ל וְהָא אַרְעָהָא אַרְסָנָת חַקְּלָּא דִּי הֲנָה לְבוֹעוֹ דְּמִן יִחוּם אֱלִימֶלֶהְ: וְהָא בּיִעָּהָא בַּיְי בְּסַעְרְּכוֹן אַבְּר לְחַצּיִרָיַא יִהָא מֵימָרָא דַיָּי בְּסַעְרְּכוֹן

אָחָבְנִי Ms. Ant. Ms. Ant. למה Ms. קרן Ms. קרן Ms. אָחָבְנִי Ms. אַחְבָני Ms. אַחָבְנִי Ms. אַחָבְנִי Ms. Ant. & Paris P. אַבְאִישׁ. Ms. Ant. and Paris P. אַבְאִישׁ.

<sup>22.</sup> Bomb. (1) רְּחֲבֶּח; (2) as text; Ms. Ant. Paris P. וְיִחֲבֶּח. ... Ms. Bomb. מוֹאֲבִיחָא; Ant. Paris אָלָן. ... Ant. Bomb. and Paris בּלְּחָה. ... Bomb. אָלָן; Ant. Paris אָלָן. Ms. אַלָּן ... Ms. and Ant. ... Ms. Ant. Bomb. בְּבְּיִהְא ... Ms. Ant. and Paris P. ובההוא ... Ms. שׁנִירִין. ... Ms. om. יבּייִנְיִלי , supp. in m. ... Bomb. לְבִיהצר. ... Ant. Paris P. שְׁעֵרִין, אַשְׁרִין.

II. 1. . . . . Ant. and Paris P. לבַעְלָה. Ms. לְבַעְלָה. . . . Ant. Paris P. יהום, and so in v. 3.

<sup>3.</sup> Bomb. אָנְעַלַת : Ant. Paris וְאָלֵת : Ms. וְאָלֵת : Ms. וְאָלֵת : Ms. אָנְעַלַת : Ms. אָנְעַלַת : Ms. הְצִיּבִיּא : Ms. הָנָשָׁת : Ms. הְצִיּבִיּא : Ms. הַצִּיבִּיּא : Ms. הַצִּיבִיּא : Ms. הַצִּיבִיּא : Ms. הַצִּיבִיּא : Ms. בּיִנְשָׁת : Ms. Ant. & Paris P. אָרְעִיּהָא : Ms. Ant. Bomb. (2) אַרְעָהָא : Ms. Ant. and Paris P. הַנְּיָה : Ms. Ant. and Paris P. הַנְיָּה : Ms. Ant. and Paris P. הַנְיָּה : Ms. Ant. and Paris P. הַיְּיָה : Ms. Ant. and Paris P. הַיִּיְה : Ms. Ant. and Paris P. הַיִּיְה : Ms. Ant. and Paris P. הַיְּיָה : Ms. Ant. מוּ יְבִיּה יִבְּיִּה יִבְּיִיה יִבְּיִּה יִבְּיִיה יִבְּיִּיְיִיה יִבְּיה יִּבְּיה יִבְּיה יִבְּיּיה יִבְּיה יִבְּיה יִבְּיה יִבְּיּיה יִבְּיה יִבְּיה יִבְּיה יִבְּיִּיה יִבְּיִיה יִבְּיִיה יִבְּיִיה יִבְּיּיה יִבְּיִיה יִבְיּיִיה יִבְּיּיה יבְיּיִבְּיה יִבְיּיִבְּיה יִבְּיִּיה יִבְּיִּיה יִבְיּיה יִבְּיִי

17 הוא אֶלְהַי: [אֲמַרַת נָגְיָמִי אִית לָנָא אַרְבַּע דִּינֵי מוֹחָא לְחַיָּבַיָּא רְנִימַת מַּלְּטָא אַחַבְּנִי יִי [מְנְּחֹלֹן לְּא הֶקְנָיִלְת חַיִּפָּא וּצְּלִיבַת מֵּוֹלָא אַחַבְּנִי וֹנִן לְא הָקְּיִילַת חַיִּפָּא וּצְּלִיבַת מֵּוֹלָא אַחַבְּיִּר רוּת] לְכָּל וְחִיבְיִּא לְמָרָר עָמְיֹת (מְבַּעֶלְא בִּית קְבּיּר בְּינִי עְמִר לְנָמְלָלְא בִּית קְבּיּר וְנִילְי וְנִיבְּע וְהָא מָפְּרֵת נִיּלְא לָה: וְאָוֹלָן הַּרְנִיהן עֵר דְּעָלָן בִּית לְהָב וֹנִי לְנָא תוֹסִיפִּי עוֹר לְמַלְּלָא בִּית קְבִּיך וְּעָבֵּר וְיִ לִי לְנָא תִּים מִצְּלְא לָה: וְאָוֹלָן הַּרְנִיהן עֵר דְּעָלָן בִּית לְהָם וְאַבְּנִישׁוּ כָּל יְחָבִי לַנְהָּא אָבְלֵּח וְנִיבְּנָן וְמִיְרָן הִייִּלְ בִּית לְהָם וְאַבְּנִישׁוּ כָּל יְחָבִי לְנִהְלָּא לְה: וְאָלְנִית וְמִבְּיִ וְנְפִרְנָן בִּית לְהָה וְצִּבְּי לְבִי נְצְמָי וְנִילְיבָּ וְיִבְּי וְבְּיִבְּע בִּיוֹן לְבָּן לִייִ בְּעָבְוֹן וְמְבְּנִית לְהָבְּי וְבִּים לְבָּי בְּעָלְן בִּית לְהָבְי וְבִּים לְבָּי בְּיִבְי וְבִיּבְלְי וְבִּית לְהָתְּבְּ עִבְּה וְנְכִּיְלָן בְּיִבְנִית לְּהָבְי וְבִּים לְבָּי בְּיִבְי וְבִּים לְבָּי בְּיִבְים בִּיוֹלְים בְּוֹבְיים לְבָּים וְבְּבָּן וְבְּבְיוֹת בְּיִבְים בִּים לְבָּים וְבְּים לְבָּים וְבְּבְּים וְבְּבְּים בְּיִם בְּבְּים לְבִּים לְבְּים לְבָּים לְבָּיִי וְלִים בְּבְּים לְבִיים לְבָּים לְבְּיִילִים בְּיִבְיים לְבָּבְיים לְבָּיִים לְבָּים בְּיִבְים בְּבִיים לְבָיים לְבְּבְיים בְּיִים בְּבִים בְּבִים בְּבִים בְּבִּים בְּבְיבְי וְיִבְּיבִים בְּיוֹילְים בְּיִבְים בְּבִים בְּיִילִים בְּים בְבְּבְיוּ וְבְּבְיבְייִי וְיִילְיבָּת בְּיִים לְבִייִי לְבְיִי בְּבְּים בְּיִבְים בְּיבְים בְּיִבְים בְּבְּבְיוֹי וְיבִּיבְים בְּיבְים בְּבְּיִייִים וְבְּיִילְים בְּיוֹבְים בְּבְיבְייוֹ וְיִי בְּבָּים בְּיִיוֹים בְּבְיבְייוֹי וְיִבְּיבְים בְּיוֹבְייוֹים בְּבְיבְייוֹים בְּיוֹבְייִי וְיִי בְּבְבְיוּיוֹלוּ בְּבְיבְיוּ וְיבְיבְיבְייוּ וְיִי בְּבְבְיוֹים בְּיִיוֹלוּ בְּבְיוֹיוֹם בְּבְיבְיבְייוֹם בְּיבְבְיבְיוּיוֹלו לְיִייְילָם בְּבְבְיבְיבְּבְיוּיוּים בְּבְיבְיבְיבְּיבּיוּ וְיִיוֹים בְּיבְבְּבְיוּיוּים בְּבְיבְיוּיוּים בְּבְבְיבְיוּיבְים בְּבְיבְבְיבְיוֹיוּים בְּבְבְיבְיבְים ב

<sup>17. .....</sup> Bomb. מפריש. Ms. Ant. and Paris P. read יְפָּרִישׁ, omitting, of course, יְהַאּ

<sup>18.</sup> Ms. Ant. Bomb. לְמֵיוַל Ms. למרָהְ. Ms. למרָהְ. Ms. סוחוַת Ms. סוח., supp. in m. . . . . Ms. Bomb. ופּסָקת; Ant. Paris , ופּסָקת Ms. היא , ופּסָקת for ה'. . . . לה

<sup>21. . .</sup> Bomb. מְלֵימָה . . . Ms. Bomb. אָוֹלִית; Aut. and Paris הְנֵילִית . . . . Bomb. וְרֵיכְנָא אַיִּתבָנָי, sic. Bomb.

לַלְמָי אָטַפַּפּרָנָא דָלָא לָמִפָּלָת פּוּלְתַּנָא נוּלַרָאָּר אֵמַרָּט רִּנִּט אָלְהָּר הַיִּטְ אַנְפּבּּרָנִא וּבְּא לָמִפָּלַת פּוּלְתַּנָא נוּלַרָאָר אֲמָרַט רְנִּט אַלָּצִּי הַ אַנְשָׁבָּי וּנְיִלְט עֲמַר הִיּט בּּוּבִּי אַמְבַּט דְּנָא לְמִבְּט רִוּט מָאָר הְּעָל עֲמַר הִי טְבִּיטִי אָבְּפּּוּרָגָא לְמִבָּט בְּעָ בְּעָבְ לְמִבְּט בְּר מִיּנִין עַפְּפּוּרָגָא לְמִבָּט רְנִּט עָמְי הְּנָע בְּעִבְ בְּנִי מִיּבְי הְּעָבְ לְמִבְּט בְּר מִיּנִין אַלְפִין אַפִּין אָמָר לְּמִם בִּין בַּעְבִיף לְּמִבְּי בְּעִי בְּעִ בְּעִי בְּיִי בְּעִי בְּעִייִי בְּעִי בְּי בְּיבְי בְּעִיבְי בְּעִי בְּעִיבְי בְּעִיבְיוּ בְּעִי בְּעִיבְיוּ בְּעִיבְי בְּעִיבְי בְּעִי בְּעִי בְּעִיבְי בְּיי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּי בְּעִיבְי בְּיוּבְעִי בְּיִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּבְּי בְּעִיבְי בְּיוּבְי בְּיבְּי בְּיִי בְּיבְי בְּיבְיי בְּבְּיִי בְּיבְּי בְּיבְיי בְּיִיבְי בְּיבְּיי בְּיבְּיי בְּיבְּי בְּבְּיבְיי בְּיבְּיי בְּיב

<sup>14.</sup> Ms. Ant. Bomb. Paris יְלְהֵלֹן... Ant. Bomb. Paris יְלְהֵלֹן... Ms. Bomb. וּנְטֶלוֹן... Ms. Bomb. and Paris יובְּרָאוֹן... Ms. Ant. Paris P. יובְּרָאוֹן. Ms. חונשִיקת. Ms. Ant. Paris וּאַדְרֹי, מַלְּרְהָרָהְאֹ אַרְרָהְאָרָ מִּלְרָהְרָהְאֹ אַרְרָהְאָרָה בּיִּרְהָרָהְאֹ זְּמִלְרַתְּלְאָרְהָרָהְאֹ אַרְתָהְאָרָה בּיּרָהְרָהְאַ זְּהַרְאֹרָה בּיּרִה מַּרְהַבְּיּרָה בּיּרִה בּיִּרְהַבְּיּאַ מִּרְבְּיִרְהְיִּה בּיּרִה בּירִיה מַּרְבְּיִרְהְיִּה בּירִה בּירִיה בּירְיה בּירִיה בּירִיה בּירִיה בּירְיה בּירִיה בּירְיה בּירִיה בּירְיה בּירְיה בּירְיה בּירִיה בּירְיה בּירִיה בּירְיה בּירְיה בּירְיה בּירְיה בּירְיה בּירְיה בּירִיה בּירְיה בּירְיה בּיייה בּיייה בּייייה בּיייה בּייייה בּייייה בּייייה בּייייה בּיייה בּיייה בּייייה בּיייה בּיייה בּייייה בּייייה בּייייה בּיייה בּייייה בּייייה בּייייה

<sup>15. . . .</sup> Bomb. הַבְּה . . . Ms. יבימחִיף, this form of suff. generally preferred by the cod. . . . Ant. Paris אָנְהַדְּלְהְּךָּ . . . . Ms. אַנְהַדְּלְהְרָּ בְּלְהְרָּ אַנְהְיּ וּלְרַחִלְחִיף . . . . . Bomberg לעמִיךְ וּלְרַחִלְחִיף; Ant. and Paris do not om. these words.

טִיכוּתָא דִי עֲבַרְחּוּן לִי וּבְתַהוּא אֲגַר] חִּשְׁבְחוּן נְיָחָא כָּל חֲרָא לָיַבָּם סִיכוּתָא דְנָטָרָא לְיַבָּם קַּתִּוֹן וְנָשְׁלֵן עָמִּרְ וּבְּעָי וְנִשְׁילֵן לִתְּרָ וְנִשְׁילֵן עִמִּרְ וְנִשְׁילֵן לִנְתִּן וְנָשְׁלֵן עָמִּרְ וְנִשְׁילֵן הַמְּלָּא לְיַבָּם בַּעִּילִי וְנִשְׁילֵן בַּעַלְּהְא לְיַבָּם הַנִּיתִי וְלְּבָר וּבְרַם הְמִיתִי וְלְּבָר בְּרָהִי לְעָמְכוּן לִנְבִי בְּרָבִי בְּנִיתִּי נְיִהְוּן לְכוּן גוּבְּרָין: הּיִבְנָא בְרַהֵּי מִבְּחְרֵי אֲמְלָנָא לְיַבָּם בַּלִּילִּי לְנִבְר וּבְרַם הְנִיתִי וְלְּבָר בְּנִבְי וְבְּבִּין בְּתְּיִם הְּמָבִית [אִלּוּ אֲמָּהִ וְלְבָּה בְּנִעְיּה לְנְבָּר וּבְרַם הְמִיתִי וְלְּבָּה בְּנִעְיּה לְנְבָּר וּבְרַם הְמִיתִי וְלְּבָּה בְּנִין: הִיּבְּא לְנִבְּר בְּרָבִי בְּבִּים הְנִיתִי וְלְּבָר בְּבְרִין: הּיִּבְנְא לְנִבְר וְבְּבִי בְּנִייִי לְבָּיה בְּנִעְיִי לְּבָּר בְּרִבְּין בְּבִּין בְּבִין בְּבִּים הְנִיתִי וְלְּבָר בְּבָּים הְנִייִי וְבְּבוּן בְּבְּיִין בְּבִּין בְּבִיים הְנִיתִי וְלְבָּר בְּבִּר וּבְּבִין בְּבִּים הְנִיתִי וְלְבָּיוֹן לִּיְבְּי בְּבְּבְיוֹן בִּבְּיוֹן בְּבִּין בְּבִּין בְּבִּין בְּבִין הְבְּבִין הְבְּבְיוֹן אַמְּהְ וְנִינְיִי לְבְּבִין בְּבִּייִי לְבָּבְיוֹן בִּבְּיוֹן בְּבִּיִים הְבִּיוֹם לְּבְּיוֹן לְּיִבְּין בְּבִּיוֹן בְּבִּייִי לְבְּבִין בְּבְּבִיין בְּבִּייִי לְּבִּיוֹן בְּבִּין בְּבִּיוֹן בְּבִּייִים בְּבִּייִי לְּבִּיּיִי לְאִי בְּרִין בְּבִּיוֹן בְּבִּייִין בְּבִּייִים בְּבִייוֹן בְּבִּייִי לְא בְּבִין בְּבִּייִייִי בְּבִּייִי לְא בְּבִין בְּבִּייִי לְא וּבְּבִין בְּבִיין בְּבִּייִין בְּיִּיִייִי בְּבִּיוֹן בְּיִי וּעְבִירוּים בְּבִּייִין בְּבִּייִין בְּיִייִין בְּיִיּיִין בְּיִייִים בְּבִּיִים בְּבִּייִייְיְיִי וְּבְּבִין בְּבִּייִים בְּבִּייִין בְּיִּיְיִי וְּנְבִייִי בְּיִים בְּבִּיוֹין בְּיוֹים בְּבְיּיִים בְּבִייִיי בְּבִּיוֹי בְיוֹיוּ בְּבְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹים בְּבִּייוֹי בְּיוֹים בְּבִּיוֹין בְּיוֹיוֹים בְּבְּייִיי בְּיִים בְּבִּייוֹי בְּיוֹי בְּיוֹבְיוֹי בְּיוֹים בְּבְּיוֹי בְּיִים בְּבְּיוֹי בְּבְייוֹי בְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּבְּיוֹים בְּבְיוֹים בְּיוֹבְיוּיבְּיוּ בְּבְּבְיבְיי בְּבְּבְיוּים בְּבְּיוֹים בְּבְּבְיוּים בְ

<sup>11.</sup> Ant. Paris and Ms. generally have the form נְאֲמֶנֶה; Bomb. here בְּיִאָּ הַאוֹן אָזְלִין. Ms. חוֹלִין. Bomb. החֹלִין. Ms. חוֹלִין. Ms. חוֹלִין. Ms. חוֹלִין. Ms. חוֹלִין. אחוֹן אָזְלִן. אַרְּנָאָא האוֹן אָזְלִין. Ms. om. בען הער. Paris בעני. Ms. om. בעני. ms. Ant. בעני. Paris בְּמֵעִי male...

<sup>13.</sup> Paris and Bomb. דילמא .... מְחִינִין Ms. מְחִינַן Ms. בְּאִיהָא .... אוֹנְבּוּם קַלִּילָא מוּר. ... אוֹנִיםְרָא ... אוֹנִיםְין ... Ant. and Paris do not om. עֲנִימִין Ms. בְּרְחַי ... Bomb ... בְּרְחַי Ant. and Paris have these words, מְרָרוֹך לִילְבִייַהִּיר Paris ... אוֹנ בְּיַרְרוֹן ... אוֹנ בְּקַרְרוֹן ... אוֹנ מְּקַרְרוֹן ... אוֹנ מְּקַרְרוֹן ... אוֹנְשְּרָרוֹן Ms. עְבָּקַרְת Ms. עַּבְּקַר ... אוֹנְשָּרָא ... וּנְפַּקָר ... אוֹנִיםְרָרוֹן ... אוֹנְפַּקָר

- וַהַווּ חַפֵּן רוֹפִילִין: וּמִית אֵלִימֵלֶךְ בַּעַלָה דְּנַעָמִי וָאִשְׁהַאֵרַת הִיא 3
- אַרִמְלָא וּחָרֵין בָּנָהָא יַחָמִין: [וַעַבָרוּ עַל גְּוַיְרַח מֵימָרָא דְיַיִן וּנְטַלוּ 4 לְהוֹן נִשִּין נוּכָרָאִין מִן בָּנָת מוֹאַב שׁוּם חֲדָא עַרְפַּה וְשׁוּם הְנִיָחָא רוּת
- [תַעל דַעָברוּ בּיִברוּ מַלְּבָּא דְמוּאָב] וִיתִּיבוּן חַפָּן בִּוְמֵן עֲשֵׁר שְׁנִין: על גַוַירַת מִיּטַרָא דָיַי וָאָתְחָהַנוּ בַעַמְמִין נוּכְרַאָין אָתְקָטֵעוּ יוֹמֵיהוּן] ומִיחוּ אַף הַרְנֵיהוֹן מַחָלוֹן וְכִלִיוֹן [בָּאַרְעֵא מְסַאַבְהַא] וְאָשׁהַאַרת
- אַהְחָא מַחְבָּלָא מָחָרֵין בְּנָהָא וְאַרְמְלָא מִבַּעֵלָה: וְקָמַת הִיא וְכַלֶּחָהָא אַ וָתָבָת מֶתַקַל מואָב אַרוּם אָחָבַּשִּׂרַת בַּחַקַל מואָב [עֵל פּוּם מַלְאֵבָא] אַרוֹם דְּכַר וָיַ יַח עַמֵּיה בֵּיח וְשִׂרָאֵל לְמָחֵן לְהוֹן לַחְמֵא [בְּנִין וְכוּתיה
- דְאַבְצַן נָגִידָא וּבְצְלוֹחֵיה דְּצַלֵּי קָרָם יִי הוא בוצו חַסִידַא: וּנְפַקּת מְן 7
- אַתָרָא דִּי הָוַת הַפֶּן וָתְרָהֵין כַּלַחָהָא עָפָה: וַאֲמַרָת נַעַמִי לְתַרְהַין 8 בַּלַתָהָא אַזֵּילָנָא תָבְנָא אִהְתָא לְבֵיח אָפָּה יַעָבֶּר יָיָ עִמְּכוֹן טִיבוּ כִּמָא . די עֶבַרְחּוּן אָם [בַּעֲלֵיכוּן] שְׁכִיבַיָּא [רְסָרֵכְחּוּן לְמִפַּב גּוּבְרַיָּא בְחַר
- סותיהון] וִעִפִּי [דְנַנְהּוּן וְסוֹבַרְהּוּן יָחִי]: יְהַב יְיַ לְכוֹן [אֵגֵר שִׁלִים עַל 9

... Ms. נַבָראין ... Ms. לַהוֹם ... Buxt.

תניתא .... בַּרַח .Ms. הִינְייתֻנא ... Ms. הַנְיַתא

6. . . . Ms. אָתְבָשֶׁרָת Ant. Paris אָתְבָשֶׁרָת. Ms. אַיּתְבַּשֶּׁרָת. . . . Ms. Bomb. מלאַכא . . . Ms. Bomb. דצַ לִי.

7. Ant. Paris P. וְנַפָּקַח. Bomb. וְנַפָּקַח; Ms. om. final ה, but corr. וּמְהַלְכַן בָאָרַחָא לְמֵיתַב :Ant. and Paris add .... הַוָּת בְאָרַחָא לאַרע יהוּרָה, and Ms. י לאָרע יהוּרָה; vid. n.

8. Ms. Ant. and Paris וְאֵמֶרֶת, Bomb. בְאַמֶרַת. . . . Paris P. איולנא, Ms. איולנא, Bomb. איול אויל. . . Ms. אבנא. . . . . . Ant. Paris אָסָא. . . . Ms. om אמה, supp. in marg. . . Bomb. יְעָבִיד. . . . Paris עַבִּירָתוּן . . . . . הוֹכְטָא . . . . Ant. Paris בעליכֵן Ms. וּבְרָין. Ms. בעליכֵן ... בעליכֵן ... בעליכֵן



<sup>3....</sup> Ms. בעלה. Ms. om. second א in אוא, but corr., Paris יַחִמִין. 4. Ms. מֵיכָרוֹ, so in v. 5. Bomb. וְעַבָרוֹ . . . Ms. מֵיכִי, & so always.

<sup>5. ..</sup> Bomb. ארקעברו Bomb. (ו) שו but (2) as text. Ms. with — . . . Bomb. בעַמָּמִין . . . . Ms. with —, Bomb. (1) אָחָקְטִעוּ, but (2) אָחָקי. ... Ms. יומיהוֹם ... Ms. מָחַבָּלָא ... Ms. מָחַבָּלָא ... Ms. מבעלה sic. . . Paris בנהרא without mappik.

### תרגום

### 1 8

זַרְיָנֶה בְּיוֹמֵי מָנַּר נְנִירַיָּא וַהַנָּה כְפַּן הַּקִּיף בְּאַרְעָא דְיִשְׂרָאֵל [עֲשַׂרְאֵל [עַשַׂרְאַ בְּפַּוֹ חְיֹמִי אַלְטָא בְּהוֹן בִּיָּרִי אַרְעָא בְּפַּוֹ בְּיוֹמֵי אָלְטָא עַר בְּיוֹמֵי מַלְּבָּא מְשִׁיתָא לְאוֹכְחָא בְהוֹן בִּיְרָי, אַרְעָא בְּפַּוֹ חְלִיתִי בְּיוֹמֵי בִּיוֹמֵי בִּיוֹמֵי בִּיוֹמֵי בִּיוֹמֵי בִּיוֹמֵי בִיוֹמֵי אַלְהֵן בְּיוֹמֵי בִּיוֹמֵי אַלְהֵן בְּיוֹמֵי אֵלְיָהוֹ נְבִיּא בְּפוֹ חְשִׁיעִי בְּיוֹמֵי אָלְהַן בְּיוֹמֵי אֵלְיָהוֹ נְבִיּא בְּפוֹן חְשִׁיעִי בְּיוֹמֵי בִּיוֹמֵי אֵלְּהָע בְּבּוֹחְ שְׁבִיעִי בְּיוֹמֵי בִּיוֹמֵי אָלְהַן לְמִשְׁמֵע פִּחְבָּוֹ וְשִׁים וְבוֹי וְחָבִין בְּנוֹמִי בִּיוֹמֵי אָלְישִׁע בְּפְוֹ חְשִׁיעִי בְּיוֹמֵי אָלְהַע בְּבִּיְאָ בְּחֹלְיתוֹן בְּנִוֹי לְאַ בְּעִיבְל לְחְמָא וְאַבְּעַי וְשִׁים וְבִּיוֹת בְּבְּיָא בְנִוֹי חַלְּיִוֹן בְּנִיוֹתְ בְּנִיתְ לְעָא בְּיוֹמֵי אִלְהְיְאַ בְּיוֹמִי אַלְהַן בְּבּוֹחְיוֹן בְּנִיוֹת בְּפְנָּא הְמִיּעְהָן וְשִּים אִחְיתִין בְּבִּנְיוֹן בְּבִּנְיוֹן בְּבְּיוֹן מִן בֵּיוֹ מְן בְּבִין מִן בִּיוֹ מִוּ בְּבִיי בְּיִישְׁרְא בְּבִיּיוֹן בְּבִּיוֹן [אֵפְּרָא בְּיִילְן בְּבִיוֹן מִי בְּבִין מִוֹן בְּבְיוֹן בְּבְּיוֹן בְבִיּיִוֹן [אַנְיִין בְּנִין מְן בִּין מִן בִּיוֹן בְּבִּיוֹן מְן בִּיוֹ מְנִייִ בְּיִין מִוֹיִי בְּיִיוֹן בְּבְיוֹין בְּיִיִים בְּיִין מִין בְּיוֹם בְּיִים בְּיִין בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִי בְּנִייִי בְּיִייִי בְּיִיִי בְּיִייִי בְּיִי בְּנִייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִי בְּיִייִי בְּיִיּיְ בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִי בְּיִייִי בְּיִי בְּיִייִי בְּיוֹי בְּיִייִי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיִי בְּיוֹי בְּבְיוֹי בְּבְיוֹי בְּבְיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיִייִי בְיוֹי בְּיוֹי בְּיִיי בְּיוֹי בְּיִייִי בְּיוֹי בְיוֹי בְּיוֹי בְיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְיוֹי בְּיוֹי בְּיי בְּיוֹ בְיוֹי בְיוֹי בְיוֹי בְיוֹי בְּיוֹי בְיוֹי בְיוֹי בְיוֹי בְיוֹי בְּיוֹי בְיוֹי בְיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיוֹי בְיוֹי בְי

<sup>2. ...</sup> Ant. Paris and Ms. om. אפרחין. Bomb. וְאָחוּ. Lond. וַאָּחוּ

נַרְושׁוּן וְנַרְשָׁוּן הוּלִיר אֶת־שַּׁלְמִן: וְשַּׁלְמֹן הוּלְידּ אֶתּ־בַּעוּ וּבְּעוּ וּבְּעוּ וּנְרָשׁוּן וְנַבְּרָשׁוּן וְנַשְׁיִּ הוּלְידּ אֶתּ־דָּוְדֹּ: 22 בּתֹלִיד אֶתּ־דָוְדֹּ:

of mss. reads שֵׁלְמֶה; but Cdd. LXX. Syr. Hex. Vulg. as above. Vid. n. Cdd. Syr. Syr. Yor and so the Arab. also in v. 21.

<sup>21.</sup> Theile 'שו pl. Cdd. ושלמה, and so W. 9. p. m. . . . . W 24. Theile pl.

<sup>22.</sup> Theile 'ען פו'ק בו'ק. W. 12. 19. אחרישי. על הרישי. W. 12. 19. אחרישי. עשי 12. 19. אחרישי. עשי 12. 19. אחרישי. עשי 13. 26. The LXX. cod. Alex. (but not Syr. Hex.) Vulg. in many cdd. Syr. and Arab. read אחרידון, and so prob. Matt. 1: 6; The Targ. מלכא רישראל. The Arab. in addition subjoins the prayer: عَلَيْه أَنْضَلُ ٱلسَّلَام.

and he shall comfort the inhabitants of thy city ... .. W. 27. כ"כ". W. 28. ... אַבְּבֶּחָן אַבְּבָּחָן אַבְּבָּחָן אַבְּבָּחָן אַבּּבְּחָן אַבּבּּחָן אַבּבּּחַרוּ בּבּבּּח אַבּבּּח אַבּבּבּּח אַבּבּבּּח אַבּבּבּּח אַבּבּּח אַבּבּח אַבּבּח אַבּבּּח אַבּבּח אַבּבּח אַבּבּּח אַבּבּּח אַבּבּּח אַבּבּח אַבּבּּח אַבּבּּח אַבּבּּח אַבּבּּח אַבּבּח אַבּבּער הַבּיּח אַבּבּעה אַבּבּעה אַבּבּעה אַבּבּעה אַבּבּר הּיבּבּע אַבּבּעה אַבּבּעה אַבּבּעה אַבּבּעה אַבּבּעה אַבּבּער הּיבּבּעה אַבּבער הּיבּבּעה אַבּבער הּבּבּעה אַבּבער הּבּבּבּעה אַבּבער הּבּבּער הּבּבּער היבּבּער היבּבּער היבּבּער היבּבּער היבּבּער היבּבּער היבּבּער היבּבּער אַבּבער היבּבּער אַבּבער היבּבּער היבּבער היבּבּער היבּבּע היבּבער היבּבּער היבּבּער היבּבּע היבּבּער היבּבּער היבּבּע היבּבע היבּבער היבּבּע היבּבער היבּבּע היבּבע היבּבּע היבּבּע היבּבּע היבּבּע היבּבּע היבּבּע היבּבּע היבּבּע היבּביי היבּבּע היבּבּבּע היבּבּע היבּבּע היבּבּע היבּבּע היבּ

- 16. W. 15. ותְקְח נעמי את־ Cdd. 2. (M.) accent thus הילד ותְקָח נעמי את־ חַקְּח, and so W. 10. 11. 16. 18. with the exception of ותקח ותקח ועמי את־הילד ותשתהו בחיקה. Syr. om. ותקח נעמי את־הילד ותשתהו הותקי של העמי את־הילד ותשתהו בחיקה, but not Arab. Theile בחיקה pl. . . . W. 19. יתקה . . . W. 6. 22. 25. לאמָנת Vulg. et nutricis ac gerulae fungebatur officio.
- 17. Theile pl. W. 5. וחקראנה. W. 1. 12. 14. 22. 24. וחקראנה. Vulg. adds: congratulantes .... W. 15. 16. 22. 28. ל, so Cdd. W. 20. om. but suppl. in marg..... Theile pl. W. 10.27. השכנות. W. 11. om. לאמר and reads הישראל in its place. A later hand has however corrected the text and inserted לאמר on the margin.... W. 10. ילר. W. 9. ילר. השכנות ילר בן לנעמי: The Syr. and Arab. read the verse thus: וחאמרנה השכנות ילר בן לנעמי: Theile אבי שואר אבי אבי אבי.... אבי אבי.... אבי הוא אבי.... מחקראנה. אבי הוא אבי.... מחקראנה. הוא אבי
- 18. W. 10. ואלה. Cd. 1. p. m. and Vulg. אלה. Theile מולדות; Cdd. הולדות and Cdd. חולדת. W. 27. s.m.... קמץ בו״ק (in קמץ בו״ק).....Theile pl. LXX. צו שני with many cdd. of Vulg., and so in next verse.
- 19. Theile יחיף l. W. 28. s.m.... The LXX. Syr. Hex. Vulg. Syr. and Arab. seem to have read ארם in both places, and so Matt. 1: 3, 4, Luke 3: 33. W. 27. אחיךם .... W. 8. עמינרכ s.m. and so in v. 20.
- 20. . . . W. 20. את־נַחַשון וְנַחֲשון , and so LXX. Vulg. W. 12. ונחשון הולִיר. Some edd. ונחשון הולִיר. . . . . Theile with the majority

וְיִהָּנִי בְּיִהְּיָּ בְּבָּיהּ בֶּּבֶּיהּ בְּבֶּיהּ בְּבֶּיהּ בְּבֶּיהּ בְּבֶּיהּ בְּבֶּיהּ בְּבֶּיהּ בְּבֶּי הַנְּבִיר אֲשֶׁר וְתַּבֶּי בְּרָוּךְּ וְהַנֶּה לְהְּ מִן־תְנְעֵרֶה הַוְּאֹתּ: וַתִּבֶּּו בְּעֵז אֶתּ־רוֹת 13 הַנְּשִׁים אֶל־נָעֲמִי בְּרָוּךְ וְהֵנֶה לְהְּ מִן־תְנְעֵרֶה הַוֹּאֹתּ: וַתִּבֶּוֹ בָּוְ: וַחִּאֹמַרְן 14 הַנְּשִׁים אֶל־נָעֲמִי בְּרָוּךְ וְהֵנָה לְךְּ מִן־תְנְעֵרֶה לְא הִשְּׁבִּיתֹ לְךְּ נִאְל הַיְּוֹם בּיִּוֹם אֶל־נְבָּלְבֶּל אֶתְּיִם בְּוֹבְּיוֹ מָנְרְוּבְּיוֹ בְּיִּשְׁיבֹּבְּלְבֶּל אֶתְּיִבְּלְבָּל אֶתְּבִּים מִּוּ

13. W. ב. היקרו milel..... Syr. om. בעז, but not the Arab..... W. 10. יהורו W. 27. יהורו W. 23. ב. ב. ב. הריון האורו של הורון של הורון אורון אורון האורון של היהורון של היהורו

אָשִׁיהָם אָתּ-בִּית יִשְׁרָאֵל וַעֲאַר-חַיִּל בָּאָפְּלָתָּה לְּרָא־שָׁם בְּבַּיתּ י נָאָמִי: וְנַם אָתּ-רָיִת הַפִּאָר אָל-בִּיהָף בְּעָשָר לְרָאָשׁר וְהַוְּאָער לְרָאָשׁר לְרָקִים אַשֶּם בִיּוֹם: וַיִּאִמְלּי כָּלִיהָ אֵשֶׁת מַחְלוֹן קּנְיתִּי לִי לְאִשָּׁר לְרָקִים אַשֶּׁם בַּיִּוֹם אָשֶּׁר בְּנָאַר וְהַוְּקְעִים אַשֶּׁר בְּנָאַר וְהַוְּאַער מְּקֹמִים אַבְּים אַשֶּׁר-בַּשְּער וְהַוְּקְעִים אַקּים עִרִּים אַשֶּׁר בְּנָאָר אָשֶׁר בְּנָאַר וְהַוְּקְעִים אַקּים בִּיִּמְם אָשֶׁר-בָּנִאָּר וְהַוְּקְעִים אַבְּים אַרִּים אַקּים הַבְּאָר אָשֶׁר בְּנָים אָתּ-רָיִּת הַפְּאָר וְלָאָר אָשֶׁם בְּבֵּיתּ שִּׁיִּים אָקּים בְּבַיּתְּים אָקּים אָּתְּילוֹן מִיּדְ בִּיּאָר אָשֶׁר בְּנָים אָתּים בְּבִּיתֹּל אָהְיּים אָתּים בְּבָּיתֹּן וְנִיִּים אָּתְּילוֹן הִיִּים אַנְים אָתּר-בָּיִּאָר אָלִים בְּבִּיתֹּי אָתּיבּילִים אָתְּים בְּבִּיתְּי אָתּר-בָּיִאָּר אָשָׁר בְּנָבְים אָתּיבּים אַנְּים אָתּר-בָּילְּהָ בְּעָּים בְּבִּיתְּי אָתּר-בָּילְאָר אָשְׁר בְּנָבְים אַבְּים אָתּר-בָּיאָר אָשְׁר בְּבָּעָבּים אָתְּילוֹן מִבְּיָלוֹן וּמִישְׁעָר בָּנְהָיה אָתּיבּים אָתְּבּית בְּיִּבְים אָבִים בְּיִבְּיה בְּיִּאָר אָבִיים בְּבִּים בְּבִּילִיה אָתּר בְּנִבְּיל אָבִיתְיה בְּיִים אָּתְּיִים אָּתְּיאִים בְּנִילְיה אָתִּים בְּיִילְיה אָנִית בְּנִילְה אָבּיים בְּבִּים בְּבִילְם בּיּבְּיה בְּיִיתְיה אָבּיים בְּעִּים בְּיִים בְּיִים אָּבִּים בְּיִים אָּיִים בְּיִים בְּיִים אָּבְּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְים בְּיִּבְיים בְּיבְים בְּיבּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְים בְּיבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבְיבְיה בְּיבְּיבְים בְּיִים בְּיבְּים בְּיבְים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְים בּיבְים בְּיבּים בְּיבּים בְּיבּים בְּיִים בְּיבּים בְּיִים בְּיבְּים בְּיִים בְּיבְּים בְּיִים בְּיבְּיבְּים בְּיִים בְּיבְים בְּיבְים בְּיבְּים בְּיבְים בְּיבְיבְּים בְּיבְּיבְים בְּיבְי

שֵׁם-הַפֶּת עַל-נְחֲלָהְוּ: וַנְאפֶר הַנֹּאֵלְ לָא אוּכַּלּ לְגְּאָל-לִי, פֶּן־אַשְׁחְיהֹ זְּ.6
אֶּת-נְחֲלָהֵי נְאַל-לְּךָּ אַהָּהׁ אֶתּ-נְאָלָהִי כִּי לְא־אוּכַלּ לְנְּאָל- וְזִאֹתְ לְפָּנִים בְּיִשְׁרָאֵל עַל-הְגְּאַלָּה וְעַל-הַהְּמֶיְהֹה לְקִים כָּל-הָבֶּל לְגְּאָל לְבָּעוּ 8 נְעֵלוּ וְנָהַן לְרֵעהוּ וְזָאֹה הַהְּעִיּרֶה בְּיִשְׁרָאֵל: וַיִּאמֶר הַנִּאֵל לְבָּעוּ 8 קְנָה-לֵךְּ וַיְּשִׁלְּךְּ נַעַּלְוּ: וַיִּאמֶר בַּעִּוּ לַזִּקְנִים וְכַּל-הַעָּם עֲהָים אָחֵם הַיִּוֹם 9

- 7. W. 12. 26. וואת W. 19. וואת W. 11. 19. בישראל בני שראל The Syr. and Arab. seem to have read לפני בני ישראל, and to have omitted כל רבר בל בר בל בני שראל בו מל מוד בל בישראל בני ישראל בני ישראל
- 8. W. בּעלוֹ. . . . W. 2. קנה LXX. foll. by Syr. Hex. κτῆσαι σεαυτῷ, τὴν ἀγχιστείαν μου. . . . W. 18. 18. 21. 25. s. m. On Vulg. vid. n. The LXX. (and so Syr. Hex.) add at end: καὶ ἔδωκεν αὐτῷ, and so the Arab.
- 9. W. 12. 14. 22. 24. ו'אמר בעו 1. W. 1. ו'אמר בעו milra). W. 10. ויאמר בעו W. 11. בין וואמר בעו W. 11. בעו W. 11. בעו האמר בי עו W. 11. בעו האמר בי probably יחן יהוה the words ערים probably

ַבִּשְּׁבֵּרִ מִיִּרַ נָּגָמֵי וְּמֵאֵת רָוּתַ בִּפְּאֲבַּיָּנִי אָיָאַל : וַנְאמֶר בִּאַרְ בְּיִוֹם־קְּתְּ הַ לְּנְאֵל וְאָנַכֵּי אָחֲבֶיוֹּ וַיִּאמֶר אָנַכֵּי אָנְאָל: וַנִּאמֶר בְּאַוּ בִּיוֹם-קְּ<u>תְּחְּרְּ</u> וֹלְנִי עַפִּי אִם-הִנְּאַל נְּאָל וְאִם-לָא הַנְּאַל הַנִּילָה לִּי וְאַלְּר בְּיִוֹם-קְּרְּחְׁרְ

om. אמר קנה . W. 2. הָנֶה . W. 5. הָנֶה . W. 16. הָנָה . W. 1. הָנָה . . . . . W. 1. 28. נגד. W. 2. גוד. "Servum Merca ante Sarka hic poscit Mas. Erf. h. l. et impr. Ex. 6:6. Verum omnes libri nostri habent munach"— W. 14. 15. יקניד. . . . . Cd. 1. reads העיר instead of עמי Vid. n. on the Syr. and Arab. rendering of the previous clauses. Vulg. quod audire te volui, et tibi dicere coram cunctis sedentibus, et majoribus natu &c. . . . Cd. 1 DN1 . . Vulg. si vis possidere jure propinquitatis.... 15. 19. 24. 27. אל. W. 6. אוֹן (rebhia) . . . . W. 20. om. אוֹן, suppl. on marg. . . . . So Cdd. plurim. LXX. Syr. Hex. Syr. Arab. Targ. Gr. Ven. but Theile יְנְאֵל. Vid n. Cd. 1. on marg. ת' קרי. W. 2. 5. 9. הגאל, and so W. 11. 20. 24. p. m. W. 28. 'I' sup. ras. W. 12. om. but it is suppl. by a later hand in marg..... W. 3. 6. לי s. d.... אולי and so Cdd. mult. as also W. 1. 2. 4 (p. m.) 5. 9. 12. 20. 22. (p. m.). Vid. n. W. 13. אוֹלַתך with 'ק' in marg. . . . . W. 5. בי . . . . W. 10. זולַתך . W. 8. 25. s. m. . . . . Theile אולבי . . . . . W. 8. 25. 27. ואנבי s. m. W. 24. ארכין s. m. . . . . W. 8. 19. 21. 24. 25. אדריך s. m. W. 1. אדריך. On the rendering of the Syr. and Arab. of the clause בי אין —אחריך, vid. n. W. 8. 19. 24. 27. אנכי s. m. . . . .

מִאָּבֶר סָרָה שְׁבָּה־שְּׁה שְּׁנְלֶי אַלְמֹנֵי וַנֶּסֵר וַיִּאֲבֵּוּ: וַיִּאְבֶּר כְּנְּאֵל 3 חֶלְכַה תִּשְּׁרֵה אֲשֵׁר לְאָחִינוּ לֵאֶלִימֵלֶךְ מִבַּרְה נָצְאָמֹי תַשְּׁבָּר מִשְּׂרָת מַאָב: וַאֲלִי אָמַרְהוּ אָאָר לְאָחִינוּ לֵאֶלִימֵלֶךְ מְבַּרְה נָצְאָמֹי תַשְּׁבָּר מִשְּׂרָת מוֹאָב: וַאֲלִי אָמַרְהוּ אָגְׁלָה אָוְנְךָּ לֵאמֹר לְנָה נָצְמֹר תִּיְשְׁבִּים וְנָנֵד 4

Digitized by Google ....

18 הָאֶלֶה נְתַּקְלֵי כֵּי אָמֶר [אַלַי] אַל־הָּכָּר כִּי לְא יִשְׁקְשׁ הָיִּה אָם־כְּלֵּה תַהַּכַּר תַּיִּים: שְׁבִּי בַּתִּי עֻדּ אֲשֵׁר תַּדְּעִין אֵיךּ יִפָּל דָּבֶּר כִּי לְא יִשְׁקְשׁ הָיּ אָם־כְּלֵּה תַהַּכַּר תַּיִּים:

### 4 7

א וּבֹעו עָלֶה הַשַּער וַנְשֶב שָם וְהַנֵּה הַגֹּאֵל עֹבֵר אֲשֵר דְּבֶּר־בֹּעוּ

as Masora W.2. אליק' ולא כחים.... W. 15.17. אליק' ולא כחים.... אליק' ולא כחים.... W. 24. אליק' ולא כחים.... W. 24. אליק' ולא כחים... W. 29. 20. 25. W. 28. p. m. but scored across. W. 10 has an erasure. W. 4. 16. 22. read אלי, but it has been erased by the reviser and placed on marg. W. 11. 19. 21. 24. 27. a space. W. 14. no space. Vid. n. . . . W. 9. read אלי instead of אלי but it has been corr. prob. by writer. W. 24. om. by mistake, it is supplied in the marg. later . . . . W. 1. חובאי milra. Theile pl. . . . . The Syr. and Arab. have changed this verse into the oratio obliqua.

18. Syr. and Arab. וחאמר לה המתר לה המתר עומי. W. 2. reads ישרבי instead of ישרבי וואל בו וואל

רָבִי הַמִּטְבְּחָה אֲשֶׁר-עָלָיִךּ וְאֶהְוִי-בָּה וַהְאֹהֶוּ בָּה וַיְּאָה שֵׁשׁ־שְׁעֹרִים 16 וַיַּשֶׁה עָלֶיה וַהָּאמֶר מִי-אָהְ בָּתִּי 16 וַהַּאַתֶּר מִי-אָהְ הָעִיר: וַהָּצֹא אֶל־הַמֹהְהֹיְעָלֶר מִיּר אָהְ בָּלִה הַאָּשֶׁר עַשְּׂה-לַהּ הַאָּישׁ: וַהָּאמֵר שֵׁשֹּׁ־הִשְּׁעֹרִים 17

per Kadma milra. Ceterum Mas. impr. h. l. et Jer. 39: 16. hoc refert inter derivata ex 812 venire, quae tertiam rad. & amittant. tamen, controversum esse, nec de illo inter omnes convenire. Mas. Cdd. 1, 2, 3, monet tantum, sine aleph scribi oportere. Et rectius omnino ad radicem יהבי refertur. — M. Vid. n. W. 1. הַבי. W. 9. כיר. W. 5. 15. 25. הבי . W. 12. הַבְּי corr. in marg. by later hand to יבין. W. 14. 15. 18. 22. 25. 26. note in marg. א בורי ... W. 5. 6. המשמח. W. 10. om. the article, which is supplied by the punctuator .... W. 6. בנול .... אשר .W. 28.s.m. W. 11. 21. נאחור. ... אישר. W. 14. ואחוי בה וחאחו W. 9. points thus: עָלֵיק אָרָוּי בה ותאחו בה. LXX. Syr. Hex. om. בה ותאחו בה. . . . W. ו. וימֶר. W. 10. וימר. W. 27. וימר שש השערים. The Syr. (but not the Arab.) insorts here: مَا نَحْدَ اللهِ . . . . . W. 7. 19. 20. 22. 25. ww s. m. W. 10. ww. On Targ. and Vulg. vid. n. . . . . Syr. inserts after עליה the word and she bore it. Comp. Targ. . . . Theile Na", but Cdd. mult. Syr. Vulg. two Rabbin. אהבא, and so W. 5. 12. 19. 26. W. 20. 28-The Arab. om. וישת עליה ויבא העיר. p. m. Vid. n.

אנכי וגם יש גאל, but suppl. in marg. prob. by writer. W. 10. exhibits אנכי after ש', but s. p. and deleted prob. by writer. . . . . W. 11. יש גאל. so W. 28. Syr. and Arab. read יש־גאל.

13. Theile ליני; vid. n. W. 19. 27. om. the following psik. The Syr. (followed by the Arab.) renders paraphrastically: مَكْنُو مُحُونُو مُحَافِّد مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَا اللهُ ا ש. הלילה . . . . W. והלה which has been corrected to והלה. . . . . . הלילה. but the first reading is still more legible than the revised. W. 2. והיה והיה .... W. 12. בבקר . W. 14. om. in text but it is inserted above the line by a later (?) hand, and so W. 24, but it is inserted on marg. certainly later . . . . W. 1, 19, זגאלך, W. 5. 10. יגאלך. Vulg. si te voluerit propinquitatis jure retinere . . . W. 19. בוב . W. 18. om. but suppl. on marg. . . . W. 14. ינאַל . . . , . W. 25. ..... לְנָאֵלר שׁ. W. 23. לְנַאֲלַר W. 12. דְּנַאֲלַר W. 12. דְּנָאֵל שׁ. W. 23. לְנָאֵל עָר W. 16. om. but suppl. in marg. by later hand . . . . Theile 'NII pl., W.10. .... Cdd. (M.) and edd. ידי, and so W. 8, 19, 24, 28, Vulg. ego te absque ulla dubitatione suscipiam, vivit Dominus. The Syr. om. َ مَلُفْتُ بَحَقَى ٱلرَّبِّ , but not the Arab. which renders it: الرَّبِ Both insert יאכבי before the following ישכבי.

ַ עַל־אָמְהָּהְ בִּי נִאָל אָחָה: וַיִּאמֶר בְּרָבָּה אַחְ לְיִהְוֶה בִּחִּ הַמְּבְּהְ תַּסְבַּהְּ הָאְחָרְן מִן־הָרִאאָן לְבַּלְתִּי־לֶּכָה אָחֲרַיְה הַבְּּחָלִים אִם־דֻּל וְאִם־ עָשִיר: וְעִהָּה בִּחִי אַל־חָּרְאִי כְּל אֲשֶׁר־הְאמְרִי [אַלָּי] אָעֲשֶׁה־לֶּךְ כִּי 11 עָשִיר: וְעִהָּה בִּחִי אַל־הָּרְאִי כְּל אֲשֶׁר־הְאמְרִי [אַלָּי] אָעֲשֶׁה־לֶּךְ כִּי אִשׁר 12

W. 25 בנפך אמתה. . . . Cdd. 4. and edd. milel. אמתה, but some of them have milra in marg.-M. W. 1. 3. 8. 13. 14. 16. 19. 28. milel. W. 26. אפתהך. W. 11. accentuates the clause: ופרשת כנפיך על־אמתך.

<sup>10.</sup> Syr. and Arab. ויאמר לה בעז ... ע. 10. ברוכָה. ... ע. 10. ליהור בעז ... ע. 10. ליהור ... Theile pl. ... Cd. 1. om. ליהור ליהור ... LXX. אוֹי צּיפְלּשׁ שּבּשָּׁ (comp. 2: 12) but not the cod. Alex. or Syr. Hex. The Syr. and Arab. seem to have read באלהים. ... הימברו ... Theile pl. W. 10. הימברו ע. 24. באַחרון ... ע. Theile pl. Michaelis' edit. has אוֹים. ... ע. 8. 17. 21. 27. 28. s. m. W. 19. האַחרון בי ע. אוֹים. עוֹים. אוֹים. ע. אוֹים. אוֹים. אוֹים. ע. אוֹים. ע. אוֹים. ע. אוֹים. אוֹים. ע. אוֹים. אוֹים.

<sup>11. . .</sup> Vulg. om. בהי בהי ... Theile pl. W. 5. 19. אַרָּאי ... W. 24. 27. s. m. W. 10. היראי ... W. 1. כל־אשר ... W. 8. 19. 24. 25. 27. 28. היראי s. m. ... So "Cdd. Syr, Vg. Targ. An empty space and in marg. אלי קרי ולא כתוב .ו אלי קרי ולא כתוב .ו אלי קרי ולא cd. 1. marg. אלי קרי ולא כתוב .ו לא קרי (cd. 1. marg. אלי בחיב ולא קרי , Cd. 1. " — Davidson. Theile omits, and in marg. אלי בחיב ולא קרי , Cd. 1. " — Davidson. Theile omits ... On the change of accentuation attendant on its insertion, vid. n. W. 20. inserts אעשה ... W. 8. 19. 24. 27. 28. אעשה s. m. W. 1. אעשה ... W. 6. 19. בי אשהרהיל ... לוב שורהיל ... לאינה ... W. 6. 19. עשנה ... אינה היל but the accent under בי אשהרהיל ... שורה obliterated ...

<sup>12. . . .</sup> W. 22. p. m. inserts אמבה before שמו . . . . W. 2. 9. 10.

11. (p. m.) 20, 22, 27, om. א but suppl. in marg. So W. 28. suppl. above the line. The קרי plikewise omits it, and also Cdd. mult. but vid. n. On the accents vid. also n. When אול האל of course is without daghesh. . . . . W. 8. om,

6 מַרְגְּלֹחֵוֹ: וַחָּשֶׁרֵ מִי־אֵחְ וַחַּׁעשׁ כְּכְּלֹ אֲשֶׁר־צִּיְחָהֹ חֲמֹחָה: וַיֹּאכֵל כְּעוֹ וַנִּשְׁחְּ
 8 וַחְשְׁבֶּבֵ: וַיִּהִי בַּחֲצִי הַלַּיְלָה וַנֶּחֲרֵד הָאִישׁ וַיִּלְּכֵּח וְהִנְּה אִשְׁה שׁכֶבַּח
 8 מַרְגְּלֹחֵוֹ: וַיִּאמֶר בְּחָצִי הַלַּיְלָה וַנֶּחֲרֵד הָאִישׁ וַיִּלְכֵּח וְהִנְּה אִשְׁה שׁכֶבַּח
 9 מַרְגְּלֹחֵוֹ: וַיִּאמֶר מִי־אֵחְ וַהֹּאמֶר אֲנֹכֹי רַיּחֹ אֲמִחֶּה וֹּיִבְּרְשְׁתְּ כְּנַבֶּּהְ

- 6... W. 14. om. הגרן but it is suppl. in marg. by later hand ... W. 21. וְחָעשׁ כֹבל־אִשׁר. W. 1. בְּלָל. Cdd. mult. Targ. cd. 1. and perhaps Syr. and Vulg. read כֹל; and so W. 20. 22. both corr ... W. 1. אַוְהָה milra. W. 9. צִוְהָה W. 8. צִוְהָה pl.
- 8. W. 22. 23. 28. יוְהָר ... W. 8. 19. 25. 27. בהצי ה. m. ... W. 1. בּלְיְלָה ... W. 8. 13. 17. 18. 19. 21. 23. 27. הלילה s. m. W. 1. אילפת ה. W. 1. 18. וילפת ה. W. 1. 18. יוֹרֶלְאָ הוֹירָלְאָ, no correction . . .. W. 2. מר/ pl. והנה אשה . W. 19. והנה אשה . ... Theile

<sup>(</sup>ק') 11. 19. 21. 25. 26. 27. leave a space and so W. 22., which prob. read אלי p. m., W. 14. 16. 18. 23. 24. no space. W. 2. reads אינשה, w. 8. 21. 25. 28. 27. האנשה, s. m.

הַנַּה־הֹוּא וֹרֶה אֶהֹעֹּרְן הַשְּׁעֹרְים הַלֵּילָה: וְרָחַצְּהְ וְטַבְּהְ וְשַׂבְּהִי שִׂמְלֹתַוֹּן 3
 עַלֵּיהְ וְיַבְרְּהְיּ הַגָּבֵן אַל־הַּוּדַעִי לָאִישׁ עַדֹּ כַּלְהוֹ לֵאֶכְל וִלְשְׁחְּהוֹ: וִיתִּי בְּשָׁבְבוֹ שַׁבְּבַּרְשְׁם וּבְּאַה וְגַּלְיה מַרְנְלֹהֶוֹ וְשְבַּבַּהְיִּ וְשִׁבְּבוֹ שְׁם וּבְּאֹה נְגִיה כָּל אֲשֶׁר־ הְאמְרָה וְשִׁבְּבוֹ הַאֹבֹין וְהַוּאֹ נִיְרֹה נְּל אֲשֶׁר־ הְאמְרָה וֹאַבְיֹן וֹ וַהְאֹבֹּמִר מִאֹמְרִי נְאַה אַבְּיוֹ בַּהְאֹבְיר הְאמְרָר הְאמְרָר וֹאַבְיֹן וֹה בְּאֹבִין וֹהְאֹבְיר בְּאַבְיר הְאמְרָר וֹהְאַבְיר וֹהְיֹּבְיֹּן

- 4. W. 12. יוֹדְעת אחרהמקום ... W. 9. בְשִׁבְבוּ ... W. 9. אשר ישכב שם וידֹעַת ... W. 8. ויִדְעַה ... W. 1. 25. אשר ישכב שם וידַעת ... W. 1. 25. אשר ישכב שם ... W. 1. 25. אשר ישכב שם ... W. 10. אשרישכב ... W. 1. 14. 15. אשרישכב ... W. 10. יבָאָת ... דבָאָת ... ובַאת ... הבאת ... דבאת ... ובאת ... הבאת ... ובאת ... הבאת ... ובאת ... הבאת ... ובאת ... אונב ... הבאת ... הבאת ... הבאת ... אונב ... הבאת ... הב

23 וַהִּדְבַּק בְּנַעַרָה בּעוֹ לְלַלֵּמְט עַדּ־בְּלְזֹת מְצִיר־הַשְּׂעֹרָים וּקְצִיר הַחָּמֵים מַ בַּזְעַרָה בְּחָמֵים מַ בַּזְעַרָה בְּחָמֵים מַנְּבִּיר הַחָּמִים מַּבְּיִר הַחָּמִים

- א וַתָּאמֶר לֶהּ נָעֲמִי חֲמֹחֲהּ בִּתִּי הֲלָא אֲבַּפֶּשׁ־לֶךּ מְנִזְיתַ אֲתֹּר הָיִיתֹ אֲתֹּר הָעִר הַיִּיתֹ אֶתֹּר בְּעַר הָּיִיתֹ אֶתֹּר בְּעַר הָּיִיתֹ אֶתֹּר בְעַר הָּיִיתֹ אֶתֹּר בְעַר הָּיִיתֹ
- 23. W. 11. 12. אותרבק ותרות ותרבק ותרות אותרבק ותרות אותרבק ותרות אותרות אותרות אותרות אותרות הוא בנערות הוא בערות הוא בעות הוא בערות הוא בערות
- 2.... Ben Naphtali ברארבעוז .... W. 19. 27. 28. מדעתנו s.m. W. 8. 15. 16. 22. מדעתנו which is suppl. in marg. in small characters. In their place there is written ייטב לך from v. 1. which has been scored across, no doubt by the writer himself. Cdd. mult. have שו instead of הא, and so W. 1.2.5.8. (p. m.) 9. 11.12. 15. (p. m.) 19. 20. (p. m.) 22. (p. m.) 26.... W. 19. 25. "Theile pl....

ם בּלִיה בָּילְהָתְּי עִפְּוּ הַיּוּם בְּעוּ: וַהַּאמֶר נְעָמִי לְבַּלְּחָה בָּרָוּהְ בַּרָוּהְ בְּרָוּהְ בְּרָוּהְ בָּרָוּהְ בִּיבּאמֶר נְעָמִי לְּבַלְּחָה בִּקְּתִּהְ בִּיבּאמֶר נְעָמִי אֶל־רָהֹ הַפְּאָבֶּרֶה בּוֹ בְּיִבּאמֶר הָוֹא לְיְבְּלִין עַדְּ אִם־בִּיבְּילִי אַתְּ בְּלִין עַדְּ אִם־בְּלִי אָתְּ בְּלִי אָתַ בִּיבּאָמֶר נְעָמִי אֶל־רָוּתֹ בַּלְּתָה 22 בְּלָתְה בָּלְתְּה בַּלְתָּה בַּילְתָּה בַּלְתָּה בַּילְתָּה בְּלִי אָתֹר בְּלִי בְּלְתְּה בְּלְתְּה בְּלְתְּה בְּלְתְּה בְּלִּתְּה בְּלְתְּה בְּלִים בְּלְתְה בְּלְתְּה בְּלְתְּתְיוֹם בְּאמָר בְּלְיִי בְּלְּתְה בְּלְתְּה בְּלְתְּה בְּלְתְּה בְּלְתְּה בְּלְתְּתְּיִם בְּלְתְּה בְּלְתְּה בְּלְתְּה בְּלְתְּה בְּלְתְּת בְּלְתְּתְּבְיּתְה בְּעִבְּתְה בְּעִבְּת בְּעִבְּת בְּבּיִים בְּעִבְּת בְּבְּתְּת בְּבְיּתְתְּבּיל בְּתְּבְיּתְם בּבְּתְּתְּבּיל בְּתְּתְיבּים בְּעִבְּתְה בְּבְּתְּתְּבְּבְּלְתְּתְּבְיבְתְּתְּבְּבְּתְּתְּבְּבְתְּתְבּיבְתְּתְּבּבְּתְתְּבּבּת בְּבִיבּת בְּיִים בּיִבּים בּבְּתְיבּבּת בְּבָּת בְּבָּת בְּיִים בְּבּתְתְּבּבּת בְּבָּת בְּבּיִים בּיִים בּבְּתְיבּבּת בְּבָּת בְּבָּתְיבּים בּבְּתְיבּים בּיִים בּיִים בּבּתוּב בְּתִים בּבּבּלְיתְיבּבְּלְיתְים בּבּתוּב בְּתִים בּבּיתוּים בּבּיתוּת בְּיבּתוּת בְיבּתוּת בּבּיה בּבּיים בּבּתוּת בּבּיים בּבּיבְתוּב בּיתוּב בְּתוּב בְּתִיבְיבּים בּבּיתוּב בְּתִים בּבּיתוּב בּילוּת בּבּית בְיבּים בּילוּת בּבּיתוּב בּילוּת בּיבּיתוּת בּיבּית בּבּיתוּת בּבּיתוּת בּבּיתוּת בּבְיתוּה בּבּיתוּת בּבּיתוּת בּבּיתוּת בּבּיתוּבְיתוּת בּבּיתוּת בּבּיתוּת בּבּיתוּת בּילוּת בּילוּת בּבּילוּת בּבּיתוּת בּבּיתוּת בּילתוּת בּילוּתוּים בְּבּיתוּת בּבּיתוּת בּב

22. Vulg. cui dixit socrus. Arab. om. רוח . . . . W. 2. בוט Syr. and Arab. מוֹכָה; vid. note.... בנ"א כֵּיר . . . . W. 7. 25. 27. 28. מוֹכָה s. m. . . W. 9. נַעְרָחָיו; vid. Introd. Theile pl. W. 8. 27. s. m. Arab. ערוו ערווי רוא יפגעו ב' Vulg adds: ad metendum. . . W. 28. יאַחר . 12. ולא יפגעו ב' 28.

W. 12. om. היום, which is suppl by later hand on marg. The Vulg. does not express עמו היום W. 1. עמו היום W. 10. om. from המתר שם to the end of the verse. It is however supplied in marg. perhaps by the writer himself.

18 וַחַּהְבּטֹ אָתֹ אֲשֶׁר-לִּלֵּטְת וַיְּהֶי בְּאַפְּהֹ שְׁעֹרִים: וַהִּשָּׂא וַהְּכָּא הָעִּיר וַתְּרָא חֲמֹהָה אָתֹ אֲשֶׁר-לִקְּטְת וַתְּאֵל וַתְּמֶּךְ בְּיוֹם וְאָנָא עֲשִׁית וְתִּי וֹמִרָא חֲמֹהָה אָתֹ אֲשֶׁר-לִקְּטְת וַיִּהְי בְּאִישׁׁ הַיִּוֹם וְאָנָא עֲשִׁית וְתִּי מִבְּרָךְ בָּתִּהְּ וָחָאמֶר לָהְתְּמִחָה אָתֹ אֲשֶׁר-עֲשְׁהָתוֹ עָפֹוּ וַהִּאמֶר שָׁם הָאִישׁ מִבְּרָךְ בָּתְהֹּ וָחָאמֶר לָבִּמְת וְיִּהְי בְּאִישׁ

- 18. ... Theile או וחבוא ... ... W. 13. 19. יחבא . W. 2. אבר המותר אותרא. אותרא ותכא ... W. 13. 19. יחבא ... W. 2. ותכא האותר האותר , and so the Hebrew Mss. LXX. and Targ. But Cdd. 2. read את המתה את את אתר אשר , and w. 16. p. m. The Syr. Arab. and Vulg. support our reading. vid. note ... W. 2. 11. אתר אשר ... W. 2. 11. אתר אשר ... W. 2. וחוצא ... W. 2. יחוצא ... W. 2. יחוצא ... W. 16. בהקן ... W. 17. יחוצא ... W. 18. om. but it is suppl. in marg... W. 19. משבעה ... W. 17. משבעה sine mappik. W. 12. om. but it is suppl. in marg.

W. 11. 24. והחבט והחבט ... W. 6. 15. 19. 21. 24. 26. אתראשר הערב ותחבט ... W. 10. 11. 24. לקטה לקטה משרה ער־הערב ותחבט ... "Cd. 1. לקטה ער־הערב ותחבט האשר לקטה, et Cd. 3. nisi quod hic את אשר לקטה habet" — M. Syr. om. וְיִהִי habet" — M. Syr. om. וְיִהִי הַשְּׁרִים ... W. 23. יוָהִי באיפה שערים ... W. 9. om. בְּאִיפָּה , ויהי כאיפה שערים ... W. 9. om. בְּאִיפָּה , ויהי כאיפה שערים ... W. 9. om. באיפה by a later hand. The Vulg. adds at the end the gloss: id est, tres modios.

ניאטֶר לָה צַעו לְעָה הָאֶבֶּל גַּשִּׁי הַלם ְ וְאָבַלְהְ מִן-הַלֶּטֶם וְטְבַּלְחְ 14 הַּקְּבְּים וַיִּצְבָּט -- לָה קוֹי וַחְאַבַּל הַוּמְשְׁבָּע וַהְּאָבָל הַ וַיִּצְבָּט -- לָה קוֹי וַתְּאַבַּל הַוְצְבָּט -- לָה קוֹי וַתְּאַבַּל הַוְצְבָּט -- לָה קוֹי וַתְּאַבַּל הַיְּאָבֶר וֹיִצְבָּט -- לָה קוֹי וַתְּאָבָּל הַיְּעָרִין לֵאמֹר גָּם בֵּיוְ טוּ הַתְּעָבְרִים וִיִּצְבָּט -- לָה קוֹי וַתְּאָבָל הַוֹּ מִוּ הַלְּלָמְ וַיְצִוּ שְׁלֹּי הָהְּ מִוְרַהְּצְּבָּה וַתְּאָבָר בְּה בִּיְוֹ טוּ הַנְעָבְרִים הַלְּקְמָ הַ וְלִאְ הַבְּלִימְרִי - בָּה: וַהְּלַכֵּט בּשְּׂדֶר עַדְּר הְעָבְר בּוֹי הַלְּבִים בְּיִּבְּט בְּיִּלְבָּם וְלִקְטָּם וְלָאַ הַבְּלִימְרִי - בָּה: הַלְבֹי שְׁלֹיוֹי לָא הַלְּקְטְ הַרְּצְּבָר הַיִּעְרָב בְּיִּם בְּיִוּ מוּ הַלְּבְּי הְלִּבְּע בְּיִבְּיִם וְלִּבְּע בְּיִּבְּים וְלִבְּעָם בְּיִבְּים וְלִבְּעָה בְּיִם בְּיִּים בּיוֹים בְּיִבְּים וְלִבְּעָם וְלִבְּעָה הַלְּבְּב בְּיִבְּים וְלִבְּעָה בְּיִבְּים וְלִבְּב בְּיִבְּים וְלִבְּעָה בְּיִבְּים וְלִבְּבְּים וְלִבְּבְּע בְּעָרְיוֹם הְלִבְּבְּע בְּיִבְּים וְלִאְבְּבְּים וְלְאָבְּים וְלָא הָבְּבְּים בְּבְּבְים וְלְבְּבְּים בְּבְּבְים וְלִבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְים וְלִבְּבְים וְלִבְּבְּבְּים בְּבְּבְּבְּים בְּבִּבְּים בְּבְבְּבְּבְים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְבִים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְּים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְבּים בְּבְּיִים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְבְּים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְבּים בְּבְבּבּים בְּבְּבְבּים בְּבְבּבּים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְבָּים בְּיִבְיִים בְּבְּבָּבְים בְּבְּבָּבְים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְבּים בְּבְּבְבּים בְּבָּבְיּבְבְּים בְּבְּבָּבְים בְּבְּבְּים בְּבָּבְיבְים בּבְּבְבּים בְּבְּבְבּים בְּבְבּבּים בְּבְבּים בְּבְּבְבּים בְּבְבּבּים בְּבְבּבּים בְּבָּבְים בְּבְּבְבּים בְּבְבּבּבּים בּבְּבְבּים בְּבְּבְבּבּים בְּבְבּבּים בְּבְבּבּים בְּבְבּבּים בְּבְּבְבּים בְּבְבּבּים בְּבְבּבּבּים בְּבְבּבּבּים בְּבְבּבּבּים בְּבְבּבּבּבּים בְּבְבּבּבּבּבּים בְּבְבּבּבּים בְּבְבּבּבּבּבּבּים בְּבּבּבְים בְּבְבּבּבּבּים בְּבְבּבּבּבּבּ

<sup>15.</sup> W. 1. חקרו milra . . . . W. 16. יְלַקְּטַ post corr. Vulg. atque inde surrexit ut spicas ex more colligeret, but Rabanus om. inde.... W. 3. נְם בִּין W. 24. בַּם בִּין W. 10. 24. בַּם . . . . W. 25. בַּם . . . . W. 2. . העמרים s. m. W. 20. העמרי corr. Vulg. etiamsi vobiscum metere voluerit, ne prohibeatis eam, which meaning cannot be extracted from the Hebrew text . . . . Theile חבלי pl. but W. 23. def.

<sup>17.</sup> W. 10. 11. 24. יחלקט בשרה W. 1. עד. W. 9. inserts איד s. p. after עד but not deleted . . . . W. 6. 10. 24. איש

גַחַמְהָּנִי וְכֵּי הַפֵּּרָהָ מִלְהַתָּהְ וְאָכָי מָשְׁבְּרָהֵ אֶשְׁר לְאריָדָעַה הְּאֶלֵה הָלְשְׁם: 12 אָשֶׁר-בָּאת לְחַלָּת מְחַתּ־בְּנָפֵּיו: וַתִּאמֶר אֶמְצָא חֵׁן בְּעִינָיְהְ אֶלֹּתְּי שְׁרְאֵׁל יִחְלָּתְּ 13 אָשֶׁר-בָּאת לְחַלָּת מְשִׁקְתֹּה מַשְּׁבְרֵחִהְ אֲלֹנִי בְּיִּי אֶלְידִי הְּעָבְּאוֹ אֶלְתְּי הְּעָרָה אָמְצָא חֵׁן בְּעִינְיִף אֲלֹנִי בְּיִּרְאָל מִלְּחָבוּ וֹחָלְלָב אָלְבָּי אָל-עָב אָמְצָא חֵוֹן בְּעִינְיִף אֲלְּחֵבוּ

עַינַּוּךְּ בַּשָּׂרֵה אֲשֶׁר-יִקְצִרוּן וְהַלְּכְּחְ אָחֲרִי הָוֹת בְּלֹא צִנְּתִּי אָשֶׁר יִנְּצְּעְרִים 9 וַהְּפָל עַל - פָּנֶיהְ וָהִשְׁהַחוּ אֶרְיַהַבִּלִּים וְשָׁתְּיה מֵאֲשֶׁר יִשְׁאֲבֻּוּן הַנְּעָרִים: בַּצִינֶּוּךְ לְתַבָּרִנִּי וְאָנַכְּי נָכְּרִיָּה: וַנַּעַן בַּעוֹ וַיָּאשֶׁר לָה הָנֵּדְ הַנְּעָרִים: לִי כָּל אֵשֶׁר - עָשִׁיה אָהֹר יָנָשְׁרֹה אָרְיַהְבָּלִים וְשָׁתְּיִה מֵאֲשֶׁר לָה הָנֵּדְ הַנְּעְרִים: לִי כָּל אֵשֶׁר - עָשִׂיה אָהֹר וְהָלְכְהָה אִישֵּׁךְ וֹחָלְבִּיּם הָאָרִים בְּיִּבְּיִּה אִישֵּׁךְ וַהְּעַוְבִּי

10. W. 8. ותשתהו על - פניה ... W. 5. ותשתהו ... W. 6. ותשתהו ... W. 24. ותשתהו ... Cdd. 2. and edd. מרוע (M.), and so W. 6. 10. 11. 16. 18. 22. 28. W. 1. 12. 14. 24. מרוע העיניך ... W. 26. בעיניך ... W. 12. בעיניך ... Theile pl. ... W. 6. 8. 13. 17. 19. 21. 27. ואנכי 3. m. W. 3. נכרי ה... W. 19. ביריה ... W. 19. ביריה ... עניריה ... אומני אונים אונים וואנים וואנים וואנים אונים וואנים ווואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים ווואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים ווואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים ווואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים ווואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים ווואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים ווואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים וואנים ווואנים וואנים וואני

<sup>9.</sup> Arab. supplies in the commencement of the verse [בֿל צׁל בֹּל צִׁל מִּשׁר "when the morrow comes." Vid. in n. its transl. of verse 8.. W. 10. עיניך W. 23. 26. עיניך W. 19. 24. יקצירון W. 20. יקצירון עיניך corr.... W. 8. 24. 25. s. m. Cdd. אחריהם אחלי אוריהם w. 18. 27. (s. m.) אחריהם אחלי אחריהם Arab. inserts after אחריהם the gloss: בּוֹעֲבִי מוֹ מּמֹשׁר "mad glean".... W. 5. 19. 26. 27. אחריהם אחלי הוו הוו הוו הוו של אחרים א

אַל-מַלְכָּי לִלְלְטִ בְּשָׁבֶּיה הוֹא הַאֲּכָּה עם־גְצָטֶי מִשְּׂבֵּי מוֹאָבּ: וַהּאּמֶר אַלַקְמְשָׁה אָבְיּה הַבְּעָמִי מִאָבּי הַבְּעָמִי מִאָּבּי מִנְּעִרהָ.

Cdd. 2. om. ויאמר, and so W. 6. but it is suppl. in marg....

Theile מואב' pl. W. 6. 8. 15. 24. 25. 26. s. m.... So Cdd. 2. (הוא),

Theile משרה .... W. 1. השלה, milra.... Cdd. mult. משרה, and so
W. 5. 8. 9. 10. 17. 24. and W. 11. 20. 22. p. m. W. 1. has משרה without any accent on the word.... Cd. 1. om. מואב.

7. ... W. 5. 7. 8. 13. 14. 15. 16. 17. 18. 19. 20. 22. 23. 25. 26. 28. אלקטה -ני . W. 27. אלקטה נא . s. d. W. 6. אלקטה נא . W. 11. אלקטה נא . In W. 14. the word בשרה is inserted after אג, but it has been left unpointed and is scored across by a second hand. W. 24. after NJ inserts בשבלים s. p. Cd. 1. om. א) and adds בשבלים, and so perhaps Vulg. omitting the following 'ואספתי בעמ' ..... W. 3. 17. 25. ואספתי s. m., and so W. 25 but with בעמרים s. m., and so W. 25 but with W. 9. בעמרים. W. 8. 21. 25. 27. s. m. Cdd. 2. ארור. . . . Theile pl. W. 8. 25.27. s. m. Theile writes both 'חומע' pl. W. 10. אותבא sic. . . . W. 12. הבקר W. 16. om. but it is suppl. in marg. by a later hand. W. 24 inserts after הבקר the word מאז a second time, but it is corr. . . . W. 6. ער ער ער ער W. 1. אַהָּה . W. 4. reads מאז הבקר ער ער הוה. W. 19. 23. הוה. W. 1. שְׁבְּתָּה. Vid. n. on last clauses. 8. W. 12. 14. 22. 24. ויאמר .... W. 1. בעו .... Theile pl. W. ו. הלא . . . . Cdd. 2. שמעהי, and so W.9. שמעהי corr. W. 24. שמעת שמעהי sic. W. 12. שַׁמֵעה. W. 26. הלא שמעת בתי . . . . Cd. 1. and edd. אל־תלכי (M), and so W. 1.28. W. 8 has אל־תלכי. W. 1.6.24.25.27.s.m. .... Cd. 2. and edd. באחר (M.), and so. W. 3. 10., but Buxtorf, Vatab.etc. לא .w. 1. -מונם לא s.m. W, 8, 23, 27. לא w. 18. . W. 11 has אל instead of אל, corr. in marg. prob. by writer himself. Cd. 1. וְגָם לֹא־תְעבְוֹרי. W. 28. וְנָם לֹא־תַעבְוֹרי. Theile תעבוּרי Cdd. 2. תעבורי, and so W. 9. תַּעְבוֹרִי W. 25. prob. תַּעבוֹרִי. s. m. W. 23. חַעַבוֹרֵי. W. 8. 15. s. m. . . . W. 28. om. מוה, supp. on marg. prob. later. W. 1. 11. הרכקון s. m. W. 8. 27. נערתי s. m.

- זַפְּבָּלִים אַחֶּר אֲשֶׁר אָשֶׁר אָמֶצְא־חֶן בְּעִינֵין וַהְאֹמֶר לֶה לְכַּי כְּחֵי: וַחַּלֶּהְ הַבְּעַרִים וַיְּאָמֶר לֶה לְכַּי כִּחְּלֵקְת הַשְּׁבֶּרוֹ בּוֹיְאָרִים וַיְּאַמֶר אַחֲר מִקְלֶּקְת הַשְּׁבֶּרוֹ אַחָר וּ לְוֹ יְבַּרֶרְכַּוֹ יְבְּאַרִים וַיְּאַמֶר בֹּעוֹ לְנַעֵּרוֹ הַ וַיְּאַמֶר בֹּעוֹ לְנַעֵּרוֹ הַ וַיְּאַמֶר בֹּעוֹ לְנַעֵּרוֹ הַ וַנְאַמֶר בַּעוֹ לְנַעֵּרוֹ הַ הַבְּצְרֵים לְמִי הָבַּעַר הַוֹּאַרְוֹ הַנַּעַר הַנְּאַבְּרוֹם לִמִי הַבַּעַר הַוֹּאַתוֹ וַנַעַן הַבַּעַר הַנְּצָבַ עַל-הַקּצְרֵים 6
- W. 5. בְּשֶׁבְלִּים. W. 28. בְּשֶׁבְלִּים. W. 4. om. 'ם but it is suppl. on marg. prob. later. Syr. and Arab. read הקצרים instead of 'כ. Vulg. adds the gloss: quee fugerint manus metentium.... Athias 2nd edit. אָמְצֵא הָן. W. 9. אַמְצֵא הָן. W. 1. אַמְצֵא הָן. W. 20. p. m. read ויאמר W. 14. p. m. ויאמר שם male, corr.... Syr. and Arab. supply שבי after המתה (Cd. 1. (K. 188) has יבי לכי for יבי לכי
- 4. W. 7. 8. 23. ורנה W. 1. בעו ה... W. 5. 6. 7. 8. 17. 19. 25. 26. 27. אלקצרים s. m. W. 28. לקצרים without final ב. Theile pl. . . . W. 17. ניאמר Cdd. 2. ויאמר, and so W. 12. p. m. .... W. 15. ויאמר ערור לו
- 5. ... W. 6. צב' W. 12. ערו. W. 3. 8. 17. 19. 24. 27. לערו א. ש. ... W. 1. 12. בערו ש. ... Theile pl. W. 8. 17. 19. הקצרים s. m. ... Michaelis with Cdd. 4. & edd. has קמי הנערה, and so W. 3. 15. 20. 24. (s. m.). 28. W. 7. 8. 21. הנערה שיל with only one metheg. W. 27. s. m. Cdd. 3. הנער הונער הונער

22 עַנָה בַּ יִשַׁבֵּי הַרֶע-לִי: וַחַשָּב נַעָמִי וְלוּח הַפְּאֲבַיָה כַּלַּחַה עָפְׁה הַשֶּׁבָּה מִשְּׂדֵּי מאֱבֹ וְהַפָּה בָּאוּ בִּיה לֶּחֶם בִּהְּחַלֵּח קצִיר שִערִים:

ען: אַליָמֶלֶךּ וֹשְׁהְ אָישׁ גָּבָּור דַיִּוּל מִפִּשְׁשְּפְּחַתֹּ אֱלִימֶלֶךּ וֹשְׁמְוּ בְּעֵו: 2 וַתּאִמֶר רוֹת הַמְּאָבִיה אֵל בַנִעמִי אַלְבַה בַּא הַשְּׁדֵּה וְאַלַקְטה

- 22. W. 1. נעמי . 5. W. 10. וַהְּשֶׁב . W. 5. נעמי . . . . Theile pl. W. S. 13. 15. 19. 21. 23. 25. 26. 27. 28. המאביה s. m..... W. 28. השבה: Bertheau prefers השבה; and so Davidson, but this reading is found in no Ms. vid. n. LXX. ἐπισιρέφουσαι but cod. Alex. ἐπισιρίgovoa. The Syr. has the following paraphrase عَمُو كُمُو اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلَيْهِ وَالْمُؤْمِ and so the Arab. . . . Cdd. משרה, and so W. 9 and W. 11. 20. p. m. Theile 'p pl. Syr. connects משרי מואב with following clause. Arab. om. משרי מואכ, and so Vulg. om. השבה מש' מ' ב' מש' מ' . . . . W. 27. המה . . . . W. 24. ב'או ב'תרלחם . Syr. and Arab. om. בתחילת.... Vulg. ac reversa est in B.... Cdd. בתחילת, and
- 1. נ״א ולנעמי. W. 12. ולנעמי. Vulg. om. but vid. ח. . . . So קרי and Cdd. permult. and so W. 9 and W. 11. but in marg. of the latter is written apparently by same hand. W. 3. 7. 13. 16. 28. מירע The כחיב is מִידְע; vid. n. . . . Theile pl. Cdd. 6. def. & so W. 8.... W. 12. om. איש. . . . Cdd. 5. גיבור LXX. cod. Alex. and Syr. Hex. אבימלך . . . . W. 1. אָבימלך.
- 2. W. 12. 14. 22. 24. וחאמר W. 17. ותאמר . . . Cd. 1. om. milel. W. 8. 15. 21. 23. המאביה . . . . Theile pl. Michaelis' ed. המאביה 25. 26. 27. 28. s. m.... Vulg. אל חמתה Syr. and Arab. המתה כ' חמתה היישאל נ' חמתה W. 13. 15. 18. אַלְכָה־ני שׁ. W. 6. אָלְכָה־נא .s. d. W. 9. אַלְכָה־ני אַלָּ W. 27. אלכה s. m. Syr. and Arab. probably אלך omitting אז, and so Cd. 1. . . . W. 5. 8. 13. 14. 15. 16. 17. 18. 19. 20. 23. 24. 26. 28. ואלקטה, and so W. 7. 27. s.m. W. 1. ואלקטה. W. 6. ואלקטה. . . . . ואלקטה.

W. 10. ושרי is written in the marg. prob. by a later hand. . . . Cd. 1. and edd. 3. read הרע milra (M.); so W. 1. 27. and W. 12. 15. 16. 17. 19. 23. 25. (?) 26. הרע. Cd. 1. with merca milel, Cd. 1. and Hutter בֹּלֵע (M.), which latter is the reading of W.5. 28. W.8.has אַרַע לִּי . W. 9. דְרַע לָּי . W. 14. הֶרַע לָּי . W. 23. יִרָּע לָּי Cd. 1. reads המר לי

וַהָּקְרָל לְדַבֵּר אֵלֶיהָ: וַהַּלְּכְן שְׁהֵּיהֶם עַדּ־בּאֶן, בְּיתֹ לֶחֶם וַיְהִי 19 בַּבֹאָנָה בִּיתֹ לֶחֶם וַהַּהָּם כָּל־הָעִיר עֲלֵיהֶן וַהּאמֶרן הַנְאֹת נָעֲמֵי: מִאָּה: אַנִּי מְלֵאָה הָלַכָּתִּי וְבַקֶּם הָשִׁבְּנִי יְהָנֶה לָפָּה הִּקְרֵאן לִי עֲלֵי וְיָהֵנֶה 21

- W. 12. יתחקל. Cd. 1. (K. 129.) יתחקל . . . . LXX. add قدر (רוד) at the end of the verse. Syr. adds במים, that she should return, and so Arab. The Vulg. is: adversari noluit, nec ad suos ultra reditum persuadere.

טו וְרָיּתֹ דֵּבָּקּתֹר־בָּה: וַתִּּאמֶר רִנְּתֹ אֲבָּה יְבַּתְּאֵׁ בָּינִי וְבַּתְּהָ וְשֶׁם אֶבְּקֹבִּר כֹּה יְבַּתְּאַבֶּר לִי וְבָּת יִבְּעָהְרָ בְּאַבֶּר בִּה יְבְּעָהְרֹ לִעְוֹבְּךְּ לְשִׁהֹב מֵאְחַרְיִּהְ בִּינִי אָלִיתְ עַפְּּךּ עָשִׁר הְלְבִׁר הַלְבִּר הַלְּבִר הַלִּינִי אָלֵין עַפְּּךּ עָשְׁר הַלְבִּר אַלֶּרְ וְשָׁם אֶבְּקֹבֵּר כֹּה יְבִיתְ עַפְּּךּ עָשְׁר הַלְבִּי אַלֵּרְ וְשָׁם אֶבְּקֹבֵר כֹּה יְבִיתְ עַפְּּר יְבְיִעְבָּה וְאַלְהָוֹי וְמִּעְיִר הְנִּיְ אַבְּיִר הִבְּיִ אַבְּר בֹּה יִבְּעִבְּיה הְבִּיתְ הַלְּבָּה יִבְּיתְ עִבְּּיִ הְנִינְ וְבְּבְּעִים הְבִּית אָבְּר בִּה יִבְּעָבְּה וְבִּעְבְּיה הַבְּיתְ וְבְּבְּעִים הְבִּעְבְּיה הַבְּיתְ וְבָּבְּה וְבִּבְּיה הִבְּיתְ וְבְּבְּיה הְבִּית הְבִּבְּיה הִבְּיתְ וְבְּבְּיה הִבְּיתְ הַבְּבְּיה הִבְּית הְבִּבְּיה הִבְּיתְ וְבְּבְּיה הִבְּיתְ הַבְּבְּיה הִבְּיתְ וְבְּבְּיה הִבְּיתְ הַבְּבְּיה הִבְּיתְ הַבְּבְּיה הְבִּית הְבִּבְיה הְבִּית הְבִּבְּיה הִבְּית הְבִּבְיה הִבְּיה הִבְּית הְבִּבְיה הִבְּיה הְבִּית הְבִּית הְבִּית הְבִּבְּיה הְבִּיה הְבִּית הְבִּיה הְּבִּיה הְבִּיה הִּבְּיה הִבּּה בִּיבְי וּבְּבְּיה הְבִּיה הְבִּיה הִיבְּה הְבִּיה הְבִּיה הְבִּיה הִיבּיה הְבִּיה הְבְּבְּיה הְבְיה הְבְּה הְבִּיה הְבִּיה הְבִּיבְיה הְבִּיה הְבִּיה הְּבְּה הְבְּיה הְבִּיבְיה הְבְּיבְיה הְבְּבְּיה הְבְּיבְיה הְבְּיבְיה הְבִיה הְבְּיבְיה הְבְּבְּיה הְבְּיבְיה הְבְּבְּבְּיה הְבְּיבְיה הְבְּבְּיה הְבְּיבְיה הְבְּיבְיה הְבְּיבְּיה הְבִּיבְיה הְבְּיבְּיה הְבְּיבְּיה הְבְּיבְיה הְיבְּיבְּהְיהְיבְּיה הְבְּבְּבְּיה הְבִיה הְבְּיבְּהְיבְּיה הְבִּיבְיה הְבְּבְּבְּהְיהְבְּיהְיהְיבְּיה הְבּיבְיה הְבְּבְיבְּיה הְבִּיה הְבְּיבְּיהְיהְיהְיבְּהְיבְּבְּהְ

Cdd. 3. and edd. 4. דבקה דבקה אופור..., and so W. 5. 27. and Amst. 15. LXX. Vulg. והאמר לה נעמי, Syr. and Arab. הינה' לה חמהה אות' לה חמהה אות' לה חמהה אות' לה חמהה אות' לה ממה אות' לה ממה אות' לה ממה אות' לה ממה בימה על המולך המולך המולך המולך אות' בימה אות' לא מולך מולך אות' לא מולך בימה אות' לא מולך אות' לא מולך בימה אות' לא מולך אות' לא בימה אות' לא שבי בימה אות' לא שבי בימה אות' לא מולף אות' לא מולף

17. W.21. 27. מרא אישר הְּמוּת s. m. W. פּרְאָשֶׁר הְּמוּת ; there is an erasure of a ' at the end, but no chirek under the מר בא ' at the end, but no chirek under the מר בא ' at the end, but no chirek under the מר בא ' cdd. 3. and edd. בא ' cdd. 1. בה' מר בא ' cdd. 1. בה' מר בא ' cdd. 1. בה' מר בא ' cdd. 1. יהוֹר בא ' cdd. ובינֶר בא ' cdd. 1. יהוֹר בא

18. W. ותרֵא. ותרֵא. W. 19. ותרָא. W. 4. reads יהי and no correction.... W. 8. 23. 28. כי s. m. W. 12. בי . . . . W. 8. 12. 16. 18. 21. 22. 23. 24. 27. 28. מתאמצת s. m. and so the edit. of M. W. 25. היא מתאמצת s. m... W. 6. 11. 12. 22. (p.m.) היא מראמצת מתאמצת מתאמצת מתאמצת

בִּירַנְצָאָה בִּי זָקְנָהִי מִהְוּזֹת לְאָישׁ כֵּי אָמַרְהִּוֹ נֶשׁ־לְּי תַּקְנָה נְּם הְיַיַּחָּוּ הַלָּהֵן מֵּעָנִינָה לְבַּלְּהִי הָנִית לְאִישׁ אַל בְּנֹהַוּ כִּירַכִּי מְאֹדֹ מִבְּּם הַלָּהֵן מֵעָנִינָה לְבַּלְּהִי הָנִית לְאִישׁ אַל בְּנֹהַוּ כִּיכִר־לִי מְאֹדֹ מִבְּּם הַלְּהֵן וֹחְעָבֹּה לְבִּלְחִי הִנְּוֹת לְאִישׁ כֵּי אָמַרְחִּי נֶשׁ־לִי הַקְּבָּי מָאדֹ מְשְׁבּם הַלְּבִּין, עָוֹד וַחִּשְׁקִּה מִהְוּזֹת לְאִישׁ כֵּי אָמַרְחִּי נֶשׁ־בְּי

יוּזוַתַּאַמֶּרוֹ לֶהָה בִּי־אִמֶּהְ נָשִׁהֹ לְעַמֵּהְ: וַתְּאַמֶּר נָעָמִי שְׁבְּנָח בְּנֹחֵי לְמָּה יוּזוַתַּאַמֶּרוֹ לֶה בִּי־אִמָּהְ נָשִׁוּב לְעַמֵּהְ: וַתְּאַמֶּר נָעָמִי שְׁבְּנָח בְּנֹחֵי לְמָּה וּמְלַבְנָה עָמֵּי הַעִּוֹדְ-לֵי בָּנִים בְּמַעַׁי וְהָיִי לְמָּה

10. In the beginning of this verse, W. 10. reads יַשְׁבֶּרָה בְּנְמִי Slightmarks, indicating that these words ought to be rejected, are placed over them, but probably not by the punctuator, as these words are accented differently from the same in v. 11. Theile reads 'אחַר Pl. W. 3. 7. 8. יוֹחאמָרנה־לְּהֹּוֹ W. 12. 13. 19. יוֹחאמָרנה־לָהֹּוֹ W. 8. 19. 24. 26. יב אחַר בי S. m. . . . W. 20. יב אחַר נשוב W. 5. 12. יב אחַר נשוב Land Cod. pergimus; so LXX. בּתוּםוּפְבּשְׁיִם, but cod. Alex. בּתוּםוּפְבּשְׁיִם, Syr. and Arab. insert here לַעְבֵּחָר. W. 25. יבי אחַר בּעַרַר.

11. W. 9. וחאמר (תור איבנה ווא שבנה שבנה ווא שבנה שבנה ווא שבנה ווא שבנה שבנה ווא שבנה שבנה ווא שבנה שבנה ווא שבנה ווא

- עַפּׁוֹ לָתַתֹּ לָהֶם לָהֶם לָהֶם: וַמֵּצִּא מִן־תַפָּקוֹם אֲשֵׁר הָוְתָּהֹדּשְׂפָּה וְשְׁתִּי 7 כַלֹּתֶּיהָ עִפֶּה וַמַּלְבָּנָה כַּבֶּּרֶךְּ לָשִיבּ אֶל - אֲרֶץ יְהוֹדֵה: וַתְּאֹמֶר 8 נַגַּמִי לִשְׁתִּי כַלֹּהֶיהָ לְבָּנָה שִׁבְּנָה אָשֶּׁהּ לְבַּיַתֹ אִפֶּה וַעֲשֵׂה יְהָוֶה עַפָּבָם הָשִׁר עָשִּׁיתָם עִסִּרְהַ בָּבָּנָה אָשֶּׁהּ לְבַּם 19
- W. 12. أرام ... لارام ... Arab. renders the last clause :
   وَوَسَّعَ عَلَيْهِمْ فِي رِرْقِهِمْ

- 9. . . . Cdd. לכן, and so W. 22. sec. man. Cd. 1. omits. W. 10. 11. 18. 24. יהן יהוָה לכם W. 28. יהן יִי לָכֶם יהוָה לכם

ל וַתִּשְׁאֵר הָוּא וּשְׁנֵי בָּנֶיהָ: וַיִּשְׂאֵוּ לְנֶהם נִשִּׁיםֹ וַמְאֲבּיׁת שֻׁם ׁ הָאַהַה ה עָרְפָּׁה וְשֵׁם חַשִּׁנִית רְוּת וַשִּׁבּוּ שֶׁם כְּעֲשֶׁר שָׁנִים: וַיִּסְתוּ נַם־שְׁנֵיהָם 6 מַחְלָון וְכַּלְיָון וַחִּשָּׁאֵר הָאִשָּׁה מִשְׁנֵי וְלְדֶּיהָ וּמֵאָשֵׁהּ: וַחָּכָם הוּא וְכַּלֹהָיהָ וַחָּשָׁבֹּ מִשְּׂרָי מוּאֶב כָּי שֵּמְעָה בִּשְּׂרָה מוּאָב בִּי ־פָּקַה וְהָנֶה אָתֹר בְּיִּ

- 4. W. 23. ושאו להם .... Cd. 1. נשין W. 25. Cd. 1. להם .... Ed. 1. נשים W. 25. Theile pl. W. 3. 25. 28. מאביות s. m. W. 8. 22. 26. with munach. W. 20 המאביות with the article, corrected by a later hand.... W. 1. 3.8.17.25.27. הישני s. m. W. 2. הישני ... Cdd. ויהיו , badly corrected. W. 14. s. p. corrected in marg. W. 6. p. m. ייהיו , badly corrected. W. 17. וַיִּשְׁבוּרשָׁם W. 23. 25. וַיִּשְׁבוּרשָׁם ... W. 6. 10. 23. 26. שנים W. 20. om. בעשר שנים , suppl. in marg. prob. by later hand. W. 8. om. שנים , suppl. in marg. by writer of the codex.

<sup>W. 16. 18. וחשאֵר. W. 11. וחשאָר. W. 12. וחשאָר. W. 1. וחשאָר.
W. 8. וחשאָר. Cdd. הוא אור, and so W. 6. 15., but Theile with most Cdd.
W. 9. יורשאָר.
Vulg. om. שני, but it is found in some edd., vid. Vercellone.</sup> 

### רות

- וַיָּהִי בִּימֵי שְׁפָּט הַשְּׁפְּטִׁים וַיִּהִי רָעָב בָּאָרֶץ וַיַּלֶּךְ אִישׁ מְבֵּית לֶחֶם א
- יְהוּדָּה לְנוּר בִּשְׂרָי מוֹאָב הָוּא וְאִשְׁחָּו וּיְשׁנֵי בָּנֵיוִ: וְשֵׁם הָאִישׁ אֱלִימֶלֶלְּךְ זְּ יְהוּדָּה אָשְׁהוֹ נָעֲלִי וְשָׁם שְׁנֵי־בָּנֵיוִ וּ מַחְלָזן וְכַּלְיזֹן אֶפְּּרָהִים מִבֵּיה לֶחֶם יִּה אָשְׁהוֹ נָעֲלִי וְשָׁם שְׁנֵי־בָּנֵיוִ וּמִחְלָזן וְכַּלְיזֹן אֶפְּּרָהִים מִבֵּיה לֶחֶם
- יָהוּדֶה וַיָּכָּאוּ שַׂדֵּי־מוֹאֶב וַיִּהְיוּ־שֵׁם: וַיָּמָה אֲלִימֶלֶךְ אִישׁ נֵעֲמֵי 3

<sup>1. ...</sup> LXX. om. ימי, and so Syr. Hex., but the cod. Alex. expresses it; Vulg. in dicbus unius judicis quando judices pracerunt .... W. 18. השפטים. W. 8. 24. 27. s. m... W. 12. אייהוי עב רעב בארץ ויקר. W. 8. בארץ ויקר. Arab. and Vulg. om. 1; Arab. adds after העב בארץ ויקר, and after העב בארץ ויקר. Syr. Hex. om. העב בארץ ויקר, but this seems only to have been a mistake in the MSS., vid. Rördam ... W. 28. מביחד. Cdd. quampl. מביחד and so W. 1. 4. 5. 9. 10. 11. 23 and W. 7. 14. sup. ras. and W. 8. 15. 20. 22. p. m. W. 1. has בשרים ... Cdd. בשרים ... בשרים ... Syr. om. יבים בארץ). Syr. adds at the end of the verse בארץ). and so the Arab.

<sup>2. ...</sup> W. 9. נְעָמִי , which form the cod. uses throughout. Comp. Syr. אושם שני בניו מחלון . W. 23. ושבי אוש. W. 19. שני אויר בניו מחלון . W. 27. has שני s. m. and הלון השלי badly. W. 17. בניו . אשני badly. W. 17. שני אויר האויר האוי

<sup>3.</sup> W. ו. וימַח male . . . . W. 1. אָלימלך. W. 10. אלימלך . . . . . אלימלק

# מגלת רות

עם

התרגום

ופרוש

### ERRATA.

## The student is requested to correct the following before making use of the work:

### 1. In Texts with variants:

- Page 11 line 5 חמתך is read for חמת, from failure of the ink in some copies.
  - " 11 " 21 for "sings" read "signs".
  - , 17 , 24 dele the full point at end of the line.
  - " 24 " וארע for אוא, vid. accent. notes.
  - , 24 , 17 וארעה for וארעה, vid. accent. notes.
  - " 37 " ז אֶּפְּהָא is read for אָפָּקּא, from the failure of ink in some copies.
    - , 39 " לוך is read for לוך from same cause.
  - " 39 last line for "Ms. Paris P." read "Ant. Paris P."
  - " 43 line אשתמורע is read for אשתמורע from failure of ink in some copies.
  - , 43 " 8 for קרַם read קרַם.
  - " 44 " וְאֶלָהֵן read אֱלֹהֵי read אֱלֹהֵי.
  - " 44 " 2 for ישרצי read ישרצי.
  - " 44 " 7 the in לאלימלך does not appear in some copies.
  - , 47 " 5 insert בְחַפְנוּקוּן within brackets.
  - , 48 , 7 in some copies the ישלים in שלים, through failure of the ink does not appear.
  - ., 48 " 16 for ישלמון read וישלמון.

### 2. In Commentary:

- " 40 " 22 for أحمأ read أحماً.
- " 42 " 19 add after "Introd." "§ 6. 1."

### WORKS BY C. H. H. WRICHT, M. A.

A GRAMMAR OF THE MODERN IRISH LANGUAGE, designed for the use of the Classes in the University of Dublin. Second Edition, revised and enlarged. London and Edinburgh: Williams and Norgate. Dublin: Hodges. Smith, and Co. 1860. Price 2s. 6d.

"I consider it in many ways an excellent specimen of a succinct grammar of so perplexing an idion, whilst at the same time it has the merit of being the first in a popular way to exhibit the lights thrown on the subject by Comparative Philology."— The late Rudolph Th. Siegfried, Ph. D., Professor of Sanskrit in the University of Dublin.

THE CHURCH: HER DANGERS & DUTIES. An Address delivered at the Opening of the Twentieth Session of the Dublin University Theological Society, Nov. 16. 1857. Dublin: Printed for the Society.

THE BOOK OF GENESIS IN HEBREW, with a critically revised Text, various Readings, and grammatical and critical Notes. London and Edinburgh: Williams and Norgate. 1859. Price 5s. 0d.

"This work bears satisfactory evidence of most commendable diligence and accurate scholarship. It supplies a defect much felt in our English exegetical literature, and will prove a very useful manual even to advanced scholars." — English Churchman.

"No one can fail to admit that this work is a most valuable contribution to a department of literature in which the English have not excelled. Its eminently scholarly character is sure to recommend it." — Clerical Journal.

We consider the book highly creditable to the learning and the judgment of the editor, and we think he has conferred a great benefit on Hebrew students by its publication."—Literary Churchman.

"The work surpasses anything of the kind hitherto published in England, and we heartily recommend it to students of Hebrew as the very best text-book for their studies," — Church of England Monthly Review.

THE IMPORTANCE OF LINGUISTIC PREPARATION FOR MISSIONARIES IN GENERAL: with some Remarks on Christian Literature in Eastern Vernaculars. Read before the Dublin University Prayer Union, December 6th, 1862. Reprinted from The Journal of Sacred Literature, for April, 1863. London and Edinburgh: Williams and Norgate. Dublin: George Herbert. 1863. Price Sixpence.

"I consider it a valuable contribution to Missionary Literature It contains many important suggestions which I trust may be attended to by those on whom the organizing of the machinery by which missionary operations are conducted devolves." — The Rev. Dr. Butcher, Regius Professor of Divinity in the University of Dubbin.

THE BOOK OF RUTH IN HEBREW, with a critically revised text, various readings, including a new collation of twenty-eight Hebrew MSS. (most of them not previously collated), and a Grammatical and Critical Commentary, to which is appended the Chaldee Targum, with various readings, grammatical notes, and a Chaldee Glossary. London: Williams and Norgate. Leipzig: Rudolph Hartmann. 1864. Price 7s. 6d.

Now publishing in 32 shilling parts, 4to., with coloured illustrations and woodcuts by Horace Castelli.

THE PILGRIM'S PROGRESS AND OTHER WORKS, BY JOHN BUNYAN. Edited with notes, original and selected. London: J. Hagger. Leipzig & Dresden: A. H. Payne.

NATURAL HISTORY REVIEW. A Quarterly Journal of Biological Science. Edited by Dr. W. B. Carpenter, F.R.S., Dr. R. McDonnell, Dr. E. P. Wright, F.L.S., G. Busk, F.R.S., Professor Huxley, F.R.S., John Lubbock, F.R.S., Professor J. R. Greene, P. L. Sclater, F.R.S., Sec. Z.S., F.L.S., D. Oliver, F.L.S., F. Currey, F.R.S., and Wyville Thomson, LL.D., F.R.S.E. With woodcuts and lithographic illustrations. Quarterly, 4s. Annual subscription paid in advance, 12s

CURETON. HISTORY OF THE MARTYRS IN PALES-TINE, by Eusebius, Bishop of Caesarea, discovered in a very ancient Syriac Manuscript. Edited (in Syriac) and translated into English by William CURETON, D.D., Canon of Westminster, Member of the Imperial Institute of France. Royal 8vo. Cloth

SCHNORR'S BIBLE PICTURES. Scripture History Illustrated in a Series of 180 Engravings on Wood, from Original Designs by Julius Schnorr. (With English Texts.) 3 vols. each 60 plates. Cloth bds. gilt, 15s each. Or Complete in one vol. half morocco, gilt

BENGELII (Dr. Joh. Alb.) GNOMON NOVI TESTA-MENTI in quo ex nativa verborum vi simplicitas, profunditas, concinnitas, salubritas sensuum coelestium indicatur. Edit. III. per filium superstitem E. Bengel quondam curata quinto recusa adjuvante J. Stendel. Royal 8vo. Cloth bds. 1862

\*• In ordering this book, the edition published by WILLIAMS and NOR-GATE and NUTT should be particularly specified, as a reprint of an old Edition

(1773), in every respect inferior, has been recently produced.

WUNDER'S SOPHOCLES, with English Notes. SOPHOCLES.
The Greek Text, with Annotations, Introduction, etc. by EDWARD
WUNDER. A new Edition, with the notes literally translated into English, and
a collation of DINDORFF'S text. 2 vols. 8vo. Cloth boards
21s
The Plays may be also had separately, price Three Shillings each.

PAULI'S KING ALFRED. Koenig Aelfred und seine Stelle in der Geschichte Englands, von Dr REINHOLD PAULI. Svo. Sewed 6s

TRAEDERSDORFF, INTRODUCTION TO DANISH OR NORWEGIAN; a Collection of useful Phrases and Sentences, arranged in grammatical order, with reference to Rask's Danish Grammar, and Extracts from Danish and Norwegian historians, &c. with explanatory notes and a Vocabulary at the foot of the page. 12mo. Cloth. 1860

ROCHE (A.) GRAMMAIRE FRANCAISE, Adoptée par le Conseil impérial de l'instruction publique pour les Lycées et les Colleges de France. Nouvelle Edition. A l'usage des Anglais. Par A. Roche, Examinateur à l'Université de Londres, Directeur de l'Educational Institute. 12mo. Cloth bds.

BIAGGI, PROSATORI ITALIANI. Specimens of Italian Prose Writers, from the 13th Century to the present time, with a Critical and Biographical Notice of each Author; preceded by a Selection of Easy Extracts, with Notes for Beginners. Crown 8vo. Cloth

BARRERE (P.) LES ECRIVAINS FRANCAIS, LEUR VIE ET LEURS ŒUVRES; ou l'histoire de la Littérature Française. Par P. BARRÈRE, Membre de l'Université de France, ancien professeur de Français à l'Academie Royale Militaire de Woolwich, etc. etc. 12mo. Cloth. 6s 6d



ARIOTTI Fourth Edition. Practical Grammar of the Italian Language. New Edition, revised, enlarged and improved. By A. GALLENGA, Italian Professor at University College, London, Author of "Italy Past and Present," &c. 12mo. Cloth 3s

EGA'S LOGARITHMIC TABLES of Numbers and Trigonometrical Functions, translated from the 40th or Dr. Bremiker's thoroughly revised and enlarged Edition, by W. L. F. Fischer, M.A., F.R.S., Fellow of Clare Coll. Camb., Professor of Mathematics in the University of St. Andrews. Royal 8vo. Cloth bds.

OOLEY (W. D.) THE ELEMENTS OF GEOMETRY simplified and explained, with Practical Geometry and Supplement. By W. D. COOLEY, A.B. 12mo. Cloth

SCHEERER and BLANFORD on the BLOWPIPE. INTRO-DUCTION to the Use of the MOUTH-BLOWPIPE, with a description of the Blowpipe Characters of the more important Minerals. Translated and compiled from the works of Scheerer, Plattner, and others, by H. F. Blanford. 12mo.

WILLIAMS' NEW ZEALAND DICTIONARY and GRAM-Wards. Dictionary of the New Zealand or Maori Language. Two Parts. With a Grammar and Colloquial Phrases. By Dr. W. WILLIAMS. Bishop of Waiapu. Second Edition. 8vo. Cloth boards

### MAPS AND ATLASES.

YDOW'S WALL MAPS of PHYSICAL GEOGRAPHY. An English Edition, the Originals with English Names and Explanations, edited by J. TILLEARD, Esq.

- 1. THE WORLD. The two Hemispheres (each 3 feet in diameter) and two other Hemispheres, the Northern and Southern; also the World in Mercator's Projection. 12 Sheets 8s—Mounted with Rollers, 13s 6d UROPE. 9 Sheets 8s—Mounted, with Rollers, 13s 6d
- 2. EUROPE. 9 Sheets 7s 6d-Mounted, with Rollers, 13s
- 3. ASIA. 9 Sheets 4. AFRICA. 6 Sheets 6s-Mounted, with Rollers, 10s 6d 5. AMERICA (North and South). 2 Maps, 10 Sheets
- 7s 6d-Mounted, with Rollers, 14s
- 6. AUSTRALIA and AUSTRALASIA. 6 Sheets
  88—Mounted, with Rollers, 13s 6d

Be careful to order the English Edition.

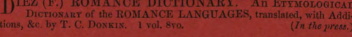
SYDOW'S HANDBOOK to the SERIES of LARGE PHYSI-

IEPERT'S NEW ATLAS ANTIQUUS. Ten Coloured Maps to illustrate Ancient History. 13 by 16 inches each; folded on

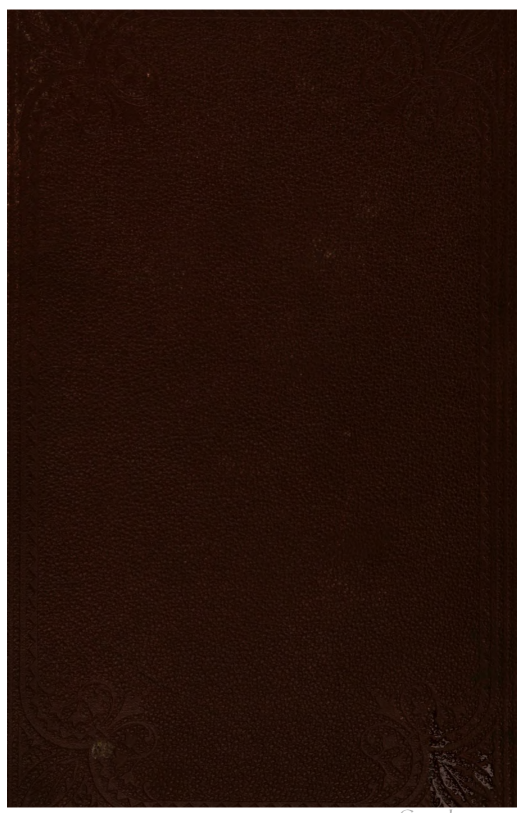
ARWOOD (W.) PLAN OF ROME. A topographical Plan of Modern Rome, with the new additions, shewing also the Ruins and ancient Monuments. By W. Harwood, with a complete alphabetical Index.

### Williams and Norgate's Publications.

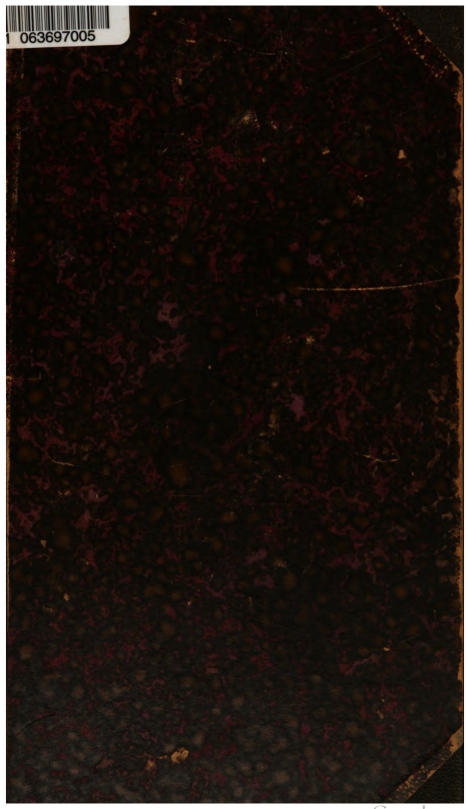
| DAVY<br>etc. Inspec                 | -           | ON THE D | ISEASES OF THI<br>F.R.S.      |
|-------------------------------------|-------------|----------|-------------------------------|
| DAVY<br>8vo.                        | DATE ISSUED | DATE DE  | UE ES                         |
| PIDDII Expos in all parts 8vo. Clot | MAY         |          | ica<br>ner<br>ived            |
| PIDDII<br>CAN                       |             |          | RI<br>7                       |
| SHORI<br>THIN<br>THOMAS S<br>Sewed  |             |          | REI<br>Rev<br>8vc<br>2s 6     |
| DR. D. of Bi                        |             |          | HIII<br>coun<br>isms<br>.eria |
| PRICC<br>TOF                        |             |          | HIX. reek,                    |
| KENI<br>OF                          |             |          | TRI                           |
| los H                               |             |          | ed to 8                       |
| BARI                                |             |          | 31s 66                        |



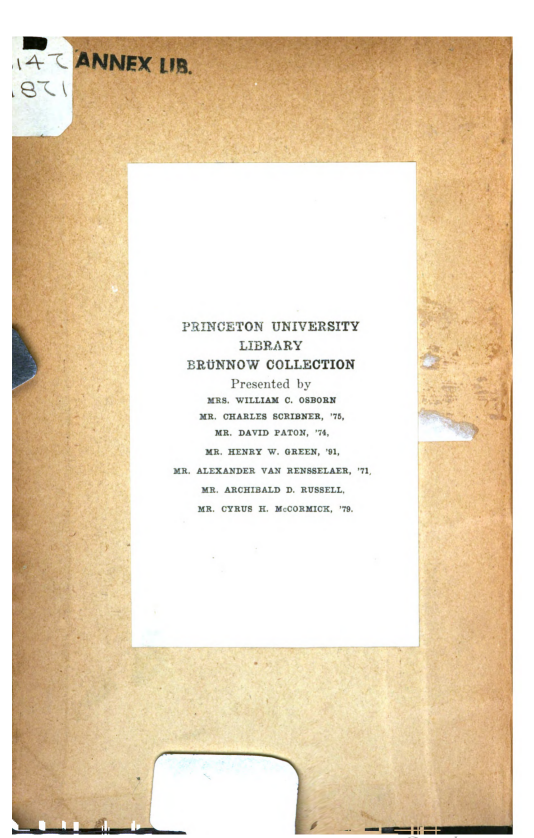




Digitized by Google



Digitized by Google



.O. T. Joh.

# DAS GEDICHT VON

# HIOB.

HEBRÄISCHER TEXT, KRITISCH BEARBEITET UND ÜBERSETZT, NEBST SACHLICHER UND KRITISCHER EINLEITUNG

VON

### ADALBERT MERX.

morechung des Druckes

JENA,

MAUKE'S VERLAG
(HERMANN DUFFT).

1871.

## Vorwort.

Nachdem ich mich im zweiten Theile der Einleitung über Plan und Methode der nachfolgenden Ausgabe des 'Ijjob eingehend ausgesprochen habe, bleibt mir an dieser Stelle nur übrig, diejenigen Versehen und Druckfehler zu berichtigen, welche mir bei dem Wiederdurchlesen meiner Arbeit aufgestossen sind, und um Verbesserung derselben zu bitten. Wer die sachlichen und typographischen Schwierigkeiten einer solchen Ausgabe kennt, wird eher zu entschuldigen, als zu verdammen geneigt sein, zumal wenn ich als mildernde Umstände Wohnungsveränderung, Uebernahme eines neuen Amtes mit neuen Pflichten, politische Erregung, Abberufung des Herrn Verlegers aus seiner bürgerlichen Thätigkeit zu militärischer Dienstleistung und die durch alles dies veranlasste mehrmalige Unterbrechung des Druckes anzuführen habe. Die nothwendigen Zusätze und Verbesserungen sind folgende:

P. X Z. 4 v. u. Die Abhandlung von J. Muir über die Vorstellungen vom Jenseits finden sich jetzt auch in dessen Original Sanscrit Texts Vol. V. P. 284.



- P. XV Z. 11 lies östlich statt westlich.
- P. XXXVI Z. 11 und 13 lies ertränkt statt ertrunken.
- P. LIX Z. 6 v. u. lies מאם statt ימאם.
- P. LXIV Z. 12 lies Bezeichnung der Worttheilung durch Punkte und der Satztheilung durch senkrechte Striche.
- P. LXXXIV Z. 21 lies Stichen der Strophen.
- Z. 25 lies das Schewa.P. LXXXV Z. 10 lies Aussprechen statt Ansprechen.
- P. XCIV Z. 19 lies Vorlage statt Vorträge.
  - Z. 22 lies לויתן statt לויתן.
- P. XOVI Z. 7 v. u. lies Jes. 40, 20 statt 40, 2.
- P. ין Z. 1 v. u. lies שַּׁעָרַת statt 'שַׁעָּ'.
- P. 17 Z. 1 v. u. lies אראה statt אראהי.
- P. כו Z. 3 lies חַמֶּר statt חַמֶּר.
- P. תכחו אל Vs. 27. Die naheliegende Conjectur אל הוא הכרו אל statt des Mas. אות הוארו של muss ich im Hinblick auf 40, 30 zurücknehmen. Ich lese demnach an dieser Stelle אות הוארו על oder הכרו על von אותרו על Für die M.-L.-A. הפילו statt der L.-A. in Pesch. אותרולו הוארו אותרולו 3, 12 Zeugniss und Erläuterung bieten.
- P. 39 Z. 12 lies Aldebaran statt Canopus nach BHbr. Scholion über 1202.
- P. 47 Not. 3 lies kt. יחי, ישי statt ישי .
- P. 49 Z. 8 lies soll der Mann der Reden.
- P. 55 Z. 5 v. u. lies gefangen gehen.
- P. 65 Not. 6 lies anonolov statt anonolov.
- P. y Vs. 23 lies לְלֶהֶתֶם, doch dürfte gerathen sein das dittograph. zu tilgen.
- P. 73 Not. 5 lies בְּשָׁוּ statt בָּשָׁוּ

- P. 77 Not. 4 lies ofei statt ofei.
  - Z. 5 beruht die eingeklammerte Uebersetzung auf der Vermuthung, dass statt כְּמָשֵׁי vielmehr בְּמָשֵׁי zu lesen ist.
     S. zur Stelle fehlt und ist aus Thdt. ergänzt.
- P. אין Vs. 21b vermuthe ich jetzt, dass יויכת לגבר עם אלוה ועם בן ארם לרעהו ausgefallen und zu lesen ist: יייכת לגבר עם אלוה ועם בן ארם לרעהו d. h. er entscheide zu Gunsten des Mannes ('Ijjob's) im Streite mit Gott, und zu Gunsten seines Freundes (d. i. abermals 'Ijjob) im Streite mit dem Menschen ('Eliphaz).
- P. צ Not. 2 lies M. תַהְבָּרוּ לִי.
- P. קב Z. 5 v. u. lies במניסבים statt במניסבים.
- P. קי Z. 4 lies שאנן statt שאנן.
- P. 115 Z. 7 lies Durstigen statt Dürstigen.
- P. 119 Z. 2 v. u. lies δέ σοι statt δὲ σοι.
- P. 131 Z. 8 v. u. lies (assa statt (assa).
- P. קלד Z. 1 v. u. lies yúvalov statt yuvalov.
- P. קלו Not. 1 lies υψωμα statt υψος.
- P. 137 Not. 6 lies S. n vis statt nal vis.
- P. 161 Z. 2 v. u. lies δδύναι statt δδύναι.
- P. קע Z. 1 v. u. lies אמהתי statt אמחי .
- P. γγ Z. 1 v. u. lies  $\delta \tilde{\omega}$  statt  $\delta \tilde{\varphi}$ .

Und so mag mein Buch seinen Weg antreten, bescheiden und dankbar werde ich jede Verbesserung annehmen, deren wohl viele nöthig sein mögen. Ich werde befriedigt sein, wenn einsichtsvolle und ehrliche Forscher aus meinem Vorgehen wenigstens die Ueberzeugung schöpfen, dass die ausgefahrenen Geleise einer Pseudotradition nicht zum vollen Verständniss des 'Ijjob geführt haben,

und dass das eine, was noth thut, bevor man übersetzt und erklärt, dies ist, dass man sich darüber fragt, ob das Ueberlieferte wirklich in übersetzbarem und erklärbarem Zustande auf uns gekommen ist. Ich hoffe wenigstens, "wenn ich sterbe, auf dem Wege zu sterben."

Den 17. April 1871.

Merx.

# Vorbemerkungen.

T.

Das Buch 'Ijjob nimmt in der ganzen hebräischen, ja man kann sagen auch in der Weltliteratur eine eigenthümliche Stellung ein, und die Bedingungen, unter welchen dasselbe entstanden ist, bedürfen einer besondern Erörterung. Diese Bedingungen sind natürlich geschichtlicher Natur, und da der Gegenstand des Buchs wesentlich eine religiös speculative Frage ist, so ist zum Verständniss desselben ein einigermassen genügendes Eindringen in die historischen Bewegungen der mosaischen Religionsentwickelung nöthig. Es ist also das Buch nur aus einer alttestamentlichen Dogmengeschichte zu begreifen. - Die Dogmengeschichte hat aber, wie jede Geschichte, das Eigenthümliche, dass die ersten Elemente, welche sie voraussetzt und von denen sie ausgeht, wie Knospen in sich Verschiedenes beschliessen, und dass erst der Lauf der Zeit, also die geschichtliche Entwickelung den ganzen Inhalt, die Blüthe und die Frucht, zur Reife und vollen Entfaltung bringt und die gesonderten Theile ausbildet. Dies gilt auch für die Entwickelung der alttestamentlichen Religion.

Es kann im Grunde nichts Einfacheres geben, als die Summe von Lehren, in welcher das alte Testament seine Religion zusammenfasst. Man hat in dem Vorstellungskreise des alten Testaments auf der einen Seite Gott, den regierenden Schöpfer der Welt und auf der andern Seite ihm gegenüber als das einzige bewusstvolle, empfindende Wesen auf Erden den Menschen. Zwischen Menschen und Gott waltet ein Verhältniss der gegenseitigen Rücksicht: der fromme Mensch ist Gottes Freude, der böse erregt Gottes Zorn

Digitized by Google

und empfängt von ihm die Strafe. Nun fragt sich nur, was ist gut und was ist böse? und da gelten einmal die allgemeinen sittlichen Normen, die im Gewissen niedergelegt sind, wie denn auch ein Prophet sagt: Es ist dir gesagt, Mensch, was du thun sollst und das Gesetz ist nicht fern von einem Jeden unter uns; andrerseits aber tritt zwischen Volk und Gott noch ein besonderes Vertragsverhältniss hervor, denn dieses erkorene Volk Israel steht zu Gott auch anders als die Masse der übrigen Völker. Dieses besondere Element, auf dem die Eigenthümlichkeit des Gottesverhältnisses von Juda und Israel beruht, ist das Gesetz. Es tritt also zu jenen allgemeinen sittlichen Normen, den Normen des Gewissens, die auch für das Heidenthum massgebend sind, ein zweites, eine Art von religiöser Constitution oder Contract, und der Name, den wir diesem beilegen, ist das Gesetz<sup>1</sup>).

Der Inhalt des Gesetzes, wofür man besser Lehre (Tora) sagen sollte, ist nun von vielfach verschiedener Art, es enthält Juristisches, wie Criminal- und bürgerliches Recht; es enthält Moralisches, denn es schreibt eine ganze Pflichtenlehre vor; dann aber enthält es auch eine ganze Reihe von Verheissungen und Versprechungen; dies Alles hat jedoch ein wesentlich religiöses Gepräge, weil bei jeder als Ausdruck des göttlichen Willens gegebenen Vorschrift der Hauptgesichtspunkt der ist, das Verhältniss von Mensch und Gott zu regeln. So wird durch das Gesetz gleichsam wie durch eine Reichsconstitution die Beziehung des göttlichen Regenten und seines Volkes bestimmt und es werden zugleich Verheissungen daran geknüpft, indem es behauptet und vorausgesagt wird, dass die Haltung des Gesetzes auch ihren äussern Lohn tragen wird, während die Verletzung desselben den Verletzenden zur Strafe gereicht. Diese beiden letzteren Vorstellungen nun in eine Einheit zusammengefasst, führen den Mosaismus dahin, die ganz bestimmte Form einer Vergeltungslehre anzunehmen; es wird gleichsam zu dem Pfeiler, auf dem die alttestamentliche Weltanschauung beruht, zu glauben, dass die Handlung und der Lohn in einem geraden Verhältnisse stehen, dass genau so viel Gutes, als Jemand thut,

<sup>1)</sup> Selbstverständlich sind darunter nicht unsre heutigen fünf Bücher Mosis zu verstehen, wohl aber ein guter Theil ihres Inhaltes, so weit derselbe zur jeweiligen Zeit schon eine allgemeine Lebensnorm geworden war.

genau so treu, als er das Gesetz hålt, genau so glücklich sein Leben sein wird; umgekehrt aber je nach dem Mass seines Abfalls von Gott und seinem Gesetze ihn Unheil treffen muss. Diese Lehre geht durch das Gesetz entschieden hindurch und wir finden dieselbe deutlich ausgesprochen in den grossen Flüchen und in den grossen Segenssprüchen 3 Mos. 26, 3 und 5 Mos. 32. Und wenn die kritische Untersuchung dahin führen sollte, dass diese mosaischen Schriften jünger sind als z. B. das Buch 'Ijjob, so ist daraus immer noch nicht abzuleiten, dass die Ucberzeugungen, welche in diesen mosaischen Schriften stehen, dem Verfasser des 'Ijjob unbekannt gewesen wären, denn solche Ueberzeugungen gehen durch Jahrhunderte.

Diese ganze Vorstellung nun von der Gerechtigkeit und von dem Lohn und der Strafe, welche dem Menschen zu Theil werden wird, hängt zusammen einmal mit den Wünschen und Zielen des Herzens, zweitens aber auch mit den Vorstellungen, welche die Hebräer jener Zeit von dem Wesen der Abtrünnigkeit oder von dem Wesen der Sünde hatten. Die Wünsche sind bei den Hebräern deutlich sichtbar ein äusseres behagliches Wohlleben; ganz ungetrübt und unverhüllt zeigt sich hier und da ein naiver Eudämonismus, man thut dat Gute, weil das Gute uns selbst gut thut, und es wird sogar, wie man heut zu Tage nicht mehr thun würde, der Lohn der Handlung als Triebfeder benutzt, um die Handlung selbst zu empfehlen. Dies ist vor allen Dingen deutlich in unserm vierten Gebote, wo es heisst: Ehre Vater und Mutter, auf dass dir's wohlgehe, - das erwünschte Wohlergehen ist Triebfeder für die den Eltern zu erweisende Verehrung, und zwar soll es dir wohl gehen nicht, wie es in unserm gewöhnlichen Gebrauche heisst, auf Erden, sondern im Lande Palästina. Ebenso steht an unzähligen andern Stellen: Haltet die Gesetze, damit der Herr euch segne; wenn ihr sie haltet, wird Jeder in Ruhe unter seinem Weinstock sitzen, im andern Falle werden Krieg, Pest, Hungersnoth euer Land zerrütten. - Schwieriger ist die Antwort auf die zweite Frage, was der Hebräer unter dem Begriffe der Sünde verstanden habe. Zunächst versteht er unter Sünde einfach die Abweichung von dem vorgeschriebenen Wege. Das Gesetz erscheint ihm als Weg, auf dem man gehen soll, und dieser Ausdruck Weg ist aus dem alten Testament in das neue Testament und selbst in den

Koran in dem Sinne von religiösem Wandel übergegangen 1). Von diesem Wege abweichen, den rechten Weg verfehlen, wie im Griechischen άμαρτάνειν · etwa von dem Pfeile gesagt wird, der die Scheibe nicht trifft, das bedeutet das hebräische hata'. Solcher Abweichungen nun ist sich die hebräische Menschheit im Allgemeinen wohl bewusst, aber dass, wie gewisse christliche Lehren behaupten, der Mensch eigentlich gänzlich sündhaft ist, davon weiss das alte Testament nichts. Im gesammten hebräischen alten Testament wird von der Lehre vom Sündenfalle gar kein Gebrauch gemacht und nirgends werden aus diesem Sündenfalle etwa Folgerungen gezogen, die auch nur eine entfernte Aehnlichkeit mit der christlichen Erbsünde und Erbschuld hätten. Die Erwähnung des Sündenfalles in der Genesis hat keinen andern Zweck, als den realvorliegenden Zustand der Welt, wie wir sie jetzt kennen, zu erklären; die Welt ist vollkommen aus Gottes Hand hervorgegangen, so lautet die These, sie ist aber nicht vollkommen geblieben, das lehrt die Erfahrung, folglich muss dazwischen eine Störung eingetreten sein, und diese Störung ist der auf die Erde gelegte Fluch. Die Sünde verdammt den Mann zur Arbeit, das Weib zu den Schmerzen der Geburt und zu der unwiderstehlichen Neigung zum Manne, aber davon lehrt keine Fluchformel etwas, dass durch die Zeugung selbst eine Sündenschuld von den Eltern auf das Kind übertragen wird, und wenn im 51. Psalm der Dichter sagt: "Meine Mutter hat mich in Sünden empfangen," so heisst dies: ich bin ja einmal das Kind eines sündigen Geschlechtes; es enthält keine Anklage, sondern eine Vertheidigung. Von einer Erbsünde ist auch selbst da nichts zu sehen, wo Jesajas 43, 27 sagt: "Dein erster Vater hat gesündigt" (und so alle nachfolgenden Geschlechter). Es wird nicht gesagt, dass die Sünde Adams die Veranlassung für die Sünde und die Schuld der folgenden Generationen gewesen ist, sondern es wird nur die Thatsache ausgesprochen, dass von Anbeginn alle gesündigt haben. So fehlt also im alten Testament der Gedanke von der vererbten Sünde und der vererbten Schuld; und hiermit geht Hand in Hand eine äusserliche Auffassung der Sünde selbst. Die Sünde wird nicht vorgestellt als das Wesen des Menschen durchziehend, vielmehr denkt man sich den Menschen voll-

<sup>1)</sup> So obos Act. 9, 2 und sabil oder tariq ullahi.

ständig befähigt, sich Gott ganz zu ergeben, und nur einzelne Ausbrüche selbstischer Leidenschaft sind es, welche das Dasein der Sünde ausmachen. Der Mensch geht des Wegs, aber er irrt auch zuweilen davon ab und findet sich darauf zurück. Dass dies in der That der Fall ist, dass der Hebräer sich frei fühlt von der Tiefe der Sünde, das geht aus zahlreichen Stellen namentlich der Psalmen hervor, wie wenn es heisst:

Jahwe, der die Völker richtet, Richte mich nach deiner Gerechtigkeit Und nach der Unschuld, die mir eignet. Ps. 7, 9.

Aeusserungen der Art, die in dem Psalmbuche nicht selten sind, sind doch wahrlich etwas ganz Anderes, als was etwa ein modernes Kirchengebet enthielte, wo es heissen würde: Herr, gehe nicht mit mir in das Gericht, sondern verzeihe mir nach deiner Gnade. Natürlich fehlen neben diesen Aeusserungen der naiven energischen Auffassung des menschlichen Lebens auch die umgekehrten melancholischen nicht; dass Reue und Busse Bedürfniss wird, zeigt neben vielen andern Ps. 51, im Allgemeinen ist dies aber nicht die Grundstimmung, vorzüglich in ältrer Zeit.

Wenn nun die Sünde, als einzelne Handlung aufgefasst, ein Brechen des Gesetzes ist und ihre Consequenz nach sich zieht, so ist damit das Princip der absoluten Verantwortlichkeit des einzelnen Menschen ausgesprochen. Neben der göttlichen Absolutheit, Unbeschränktheit und Freiheit nimmt daher das religiöse Bewusstsein des hebräischen Volkes auch die menschliche Freiheit an, welche die Verantwortlichkeit und die Fähigkeit einschliesst, Lohn und Strafe, wie sie richtig ausgetheilt werden, mit dem Bewusstsein ihrer Veranlassung hinzunehmen. Auf eine Betrachtung der Schwierigkeit, welche darin liegt, neben der göttlichen Absolutheit menschliche Freiheit anzunehmen und umgekehrt die menschliche Freiheit durch göttliches Vorauswissen nicht beschränkt zu denken, auf eine Lösung dieser Schwierigkeiten gehen die Alten nicht ein, sie ahnen dieselben noch nicht. Dass sie von dem ganzen Gewichte der Schwierigkeit, welche hier angedeutet ist, nichts fühlten, zeigt die Art, wie sie darüber hinwegschlüpften. Sie befriedigten sich mit der Vorstellung, dass die göttliche Freiheit sich aus Gnade der menschlichen accommodiert, denn nur mit diesem Hintergedanken ist es möglich, dass die Propheten die Erfüllung ihrer Drohungen bedingt sein lassen durch das noch zukünftige Verhalten des Volkes, dem Jahwe, wenn es sich bessert, wieder Gnade angedeihen lässt.

Von hier aus nun gewinnt die Besonderheit des jüdischen Gesetzes noch eine Hlustration. Wenn nämlich Gott und der Mensch beide als frei neben einander stehen, so ist es nicht gut anders möglich, als dass das nähere Verhältniss zwischen ihnen durch einen Contract begründet wird, und eben die Form des beiderseitig verpflichtenden Contractes ist für das hebräische Gesetz bedeutungsvoll. Als Hauptgewicht in dem Gesetze treten nun aber in den ältern Zeiten, wie wir dies aus den Propheten beurtheilen können, und das ist für den Horizont des Buchs 'Ijjob massgebend, gar nicht etwa die ritualen Angelegenheiten hervor, vielmehr machen die oben schon betonten allgemeinen sittlichen Bestimmungen den wesentlichen Inhalt des Gesetzes aus. Es ist dieses Gesetz, abgesehen davon, dass es einen reichern Inhalt hat, im Charakter nicht verschieden von demjenigen, was heut zu Tage noch in den syrischen und arabischen Wüsten als Religion Abraham's gilt, die die Pflichten zwischen Menschen und Menschen, Menschen und Thier und Menschen und Gesellschaft umfasst1). Die Grundzüge dieses alten Gesetzes sind schon sämmtlich im Dekalog enthalten, der in seinen zwei Theilen2) sich so gestaltet, dass zuerst in den ersten vier Geboten die Pflichten gegen Gott und im fünften die gegen die Eltern markirt werden; während der zweite Theil in seinen fünf Sätzen die civilistischen Bestimmungen umfasst zur Sicherung des Lebens, der Ehe und der Familie, des Eigenthums, wozu am Schlusse noch die Bestimmung hinzugefügt wird, auch die Begierde allein zu meiden, denn diese gebiert die böse That. Schliesslich gesellt sich nun zu diesen alten reinen Vorschriften des Gesetzes noch die allgemeine Bestimmung der Nächstenliebe, wie 3 Mos. 19, 18 lehrt, es solle der Mensch seinen Nächsten lieben wie sich selbst.

Von der Nothwendigkeit des äusserlichen Cultus ist dagegen in der ältern Zeit wenig oder nie die Rede, wie Jesajas sagt: Was soll mir die Menge eurer Schlachtopfer, spricht Jahwe, ich

Delitzsch das Buch Iob S. 160.
 Die Theile nach j\u00fcdischer oder reformierter Weise zu z\u00e4h-len.
 Knobel Exodus und Levitikus S. 197.

bin satt von den Brandopfern der Widder und dem Fette der Gemästeten, und am Blute der Stiere, Lämmer und Böcke habe ich kein Gefallen. Dass ihr kommt, vor mir zu erscheinen, wer verlangt das von euch, dass ihr meine Vorhöfe zertretet? Ihr sollt mir nicht Opfergaben mit Unrecht bringen, das Räucherwerk ist mir ein Greuel. Neumond, Sabbath, Versammlungberufen, — ich ertrage nicht den Frevel und die Festversammlung. Jes. 1, 11.

Und Amos: Ich hasse, ich verachte eure Feste, und finde keine Freude an euren Versammlungen, denn wenn ihr mir Brandopfer und eure Speisopfer darbringt, so habe ich kein Gefallen, und auf das Dankopfer eurer Gemästeten sehe ich nicht. Beseitige vor mir das Brausen deiner Lieder, und deiner Harfen Getön will ich nicht hören; doch wie das Wasser möge Gericht sich ergiessen, und wie ein immer fliessender Bach Gerechtigkeit. Am. 5, 21.

Und Micha: Womit soll ich vor Jahwe treten, und ehrfurchtsvoll dem Gott der Höhe nah'n? Soll ich ihm entgegentreten mit
Brandopfern, mit jährigen Kälbern? Wird Jahwe Gefallen haben
an Tausenden von Widdern, an Myriaden von Strömen Oels? Soll
ich meinen Erstgebornen als mein Schuldopfer, die Frucht meines
Leibes als Sündopfer meiner Seele geben? Es ist dir gesagt,
Mensch, was gut ist, und was verlangt denn Jahwe von dir, als
Recht zu thun, Milde gern zu üben und bescheiden mit Gott zu
wandeln? Micha 6, 6.

Es ist kaum möglich, sich deutlicher über die Werthlosigkeit des Cultus durch Opfer auszusprechen, und man würde den Sinn der Redner verfehlen, wenn man dies dahin abschwächen wollte, wie dies meist geschieht, es handle sich um Opfer mit rechter Gesinnung. Gibt die Gesinnung dem Opfer den Werth, dann ist sie überhaupt das Werthvolle, das Opfer dagegen erscheint als gleichgültig. Propheten aber, welche so redeten, konnten die Gesetzgebung in 3 Mos. nicht als massgebend anerkennen, falls sie dieselbe überhaupt gekannt haben, und diese Propheten waren die etwas ältern Zeitgenossen des Dichters, der den Ijob ersonnen.

Diese Vorbemerkung über das religiöse Bewusstsein der Hebräer war nothwendig, um einigermassen verständlich zu machen, auf welchen Basen die Dichtung des 'Ijjob beruht. Wir fassen das Resultat dahin zusammen: Am Ende des achten Jahrhunderts, in dem das Buch 'Ijjob entstanden ist, war der denkende und religiös speculierende Theil des hebräischen Volkes in seinen Anschauungen über das Wesen von Gott und der Welt ungefähr zu dem Ergebnisse gekommen, dass das Verhältniss auf beiden Seiten Freiheit in sich schliesse, dass aus dieser Freiheit der Mensch seine Verantwortlichkeit ableiten müsse, Gott aber vermöge der neben seiner Freiheit liegenden Gerechtigkeit die Pflicht der sittlichen Vergeltung obliege, dass er also lohnen und strafen müsse.

Wie schon angedeutet, lassen die Propheten die Entwickelung der menschlichen Geschicke als eine ganz freie vor sich gehen; das Böse, welches die Völker thun, wird genau angesehen wie das Böse, das der einzelne Mensch thut, und so besteht das Wesen der Prophetie nur in der Verkündigung der sich im Laufe der Geschichte gleich bleibenden Gerechtigkeit Gottes gegenüber den Volkerindividualitäten. Das Buch 'Ijjob entspringt der gleichen Grundanschauung, aber es wird nicht gefragt, wie sich uach dieser Theorie das Leben der Völker verhalten müsse, sondern es wird hier definitiv Ernst gemacht mit der Durchführung der Theorie im Leben des einzelnen Menschen. Es ist ja leicht zu sehen, dass diese Theorie, welche Glück und Unglück in gleichem Verhältniss zu Tugend und Abweichung stehen lässt, in einem unlösbaren Widerspruch mit der praktischen Erfahrung steht. Die Erfahrung zeigt eben, dass zwischen den beiden Seiten, zwischen Glück und Tugend, und umgekehrt zwischen Unglück und Vergehen kein Wechselverhältniss nothwendig ist, und dieser jeden Tag wahrzunehmende Widerspruch ist es, der dem Dichter den Anstoss zu seinem Werke gegeben hat. Das Buch selbst aber, welches in die tiefsten Tiefen der menschlichen Seele hineingeht, zeigt durch die künstlerische Composition, durch die Wucht seiner Sprache, durch die Erörterung der Frage nach allen Seiten hin, dass es nicht etwa ein Spiel der Laune, sondern dass es mit dem Herzblute des Mannes geschrieben ist, der es ersonnen hat. Es ist dieses ganze grosse Gedicht ein Kind, das erzeugt ist aus seinen zweifelnden Gedanken, geboren aus seiner Phantasie und gross gezogen mit dem Herzblut seiner Schmerzen.

Der Dichter des 'Ijjob war ein Mann mit reicher Phantasie ausgestattet, erwachsen in der verbreiteten Ueberzeugung von jener durchaus falschen Anschauung über die Gleichheit von Tugend und Lohn. Und nun denke man sich ihn, wie er sich umschaut in der Welt der Erfahrung, welche eben diesem geträumten Ideal so wenig oder gar nicht entspricht, und wie er dann an seiner eigenen Grundmeinung irre wird, wie der Zweifel an ihrer Richtigkeit in ihm erwacht, und wie er nun wider seinen Willen an dem Punkt haftend den schmerzlichen Kampf kämpff, welchen es kostet, sich von lang gehegten und für heilig gehaltenen Ueberzeugungen loszuringen: dann hat man den Gemüthszustand des Dichters, dann Wind, Regen und Sonne, die seiner Dichtung Blüthe zeitigten. Der Zweifel tobt in ihm selbst, aber der Dichter will sich diesem Zweifel nicht hingeben; er sucht mit aller Kraft nach Gründen, um ihn niederzuschlagen. "Und sollten," so denkt er, "wohl die alten Weisen, unsere Väter, geirrt haben, aus deren Munde uns solche Lehre überkommen ist? Wir sind ja von gestern; was will denn die geringe, nichtige Erfahrung eines einzelnen Menschenlebens, um Zweifel wach zu rufen und zu stärken, welche Jahrhunderte nicht gehegt haben? Aber auf der andern Seite, was mein eigenes Auge sieht, und was mein eigenes Ohr hört, soll das nicht mehr gelten, als was ich von meinen Vätern ererbt habe?" Er redet sich vielleicht an: "Da sieh' Dich um in dieser Welt der Erfahrung, aber ohne Vorurtheile: dann muss es Dir klar werden und wird Dir klar, dass die Alten sich geirrt haben." "Gut," denkt er dann, "ich werde diesem Dogmatismus, der mich bis hierher beherrscht hat, Valet geben; es ist mit der ganzen Weltanschauung, die ich bisher gehegt habe, nichts; und wenn nur so nichtige Argumente, als die von ihren Anhängern dafür vorgebrachten, anzuführen sind, so vermögen sie ein Nichts gegen das, was ich unmittelbar erkenne." So giebt der Dichter denn in seinen Reflexionen den Gedanken auf, irgend welche sittliche Weltordnung zu finden und zu construiren; aber indem er einen Theil seiner religiösen Ueberzeugung opfert, macht er sich selbst tief unglücklich. "Was," so fragt er weiter, "soll nun aus dem Glück und der Ruhe meiner Seele werden, und was soll ich von der Gerechtigkeit Gottes halten?" Und darauf antwortet er: "Lass' fahren; es verhält sich dennoch nicht anders, als ich gesagt habe; ich als Mensch bin eine Motte, ein nichtiges Wesen, hin- und hergescheucht und ohne Ruhe; das Leben ist ein jammervoller Knechtsdienst, und Ruhe kennt nur das Grab, die Unterwelt, wo der Mensch in dumpfem Halbtraum an der Welt kein Interesse und an Gott keinen Theil

### mehr hat 1). Und die Gerechtigkeit Gottes giebt's überhaupt nicht;

1) In den Vorstellungen vom Leben nach dem Tode zeigt sich der Aehnlichkeit der homerischen Schilderung mit dem hebräischen Glauben eine tiefe Verschiedenheit zwischen den Völkern unsrer Race und den Semiten. Diese kennen keine Inseln der Seligen, auf denen die herrlichen Männer leben, alles was das Wort Heros in sich schliesst, erscheint ihnen als Vermessenheit, die alten "Männer des Namens" sind kecke Frevler; die Semiten mit den Heerden in den Ebenen meiden die Gipfel der Berge und so scheuen sie auch die emporragende Energie des selbstkräftigen Handelns. Anders in den ältesten Denkmalen der Religion unsser Stammverwandten. Es wird zwar in den Veden nicht oft auf das Leben nach dem Tode angespielt, man hat noch zu viel mit dieser Welt zu thun und bittet die Götter um irdische Güter, aber als Belohnung für ein frommes Leben gilt es doch, zum Sitze der Götter zugelassen zu werden. So sagt Kakshivan Rgved. I, 125, 5: "Wer Almosen gibt, geht und steht auf dem höchsten Platze im Himmel, er geht zu den Göttern." M. Müller History of ancient Sanscrit. Litterat. P. 19. Auch das geopferte Ross geht zu den Göttern ein, ihm jubeln nach die weisen Rishi's, es wird durch das Opfer in gute Gesellschaft im reichen Hausstand der Götter gebracht. Rgved. I, 162, 7. Wie weit anders sind die Gedanken der Hebräer, die nicht nach der Henochsage zu beurtheilen sind, da einmal deren hebräische Ursprünglichkeit mehr als zweifelhaft ist, andrerseits Henoch selbst ein Repräsentant des verschwindenden Jahres ist, das, wenn es in die Ewigkeit oder das Nichts gesun-ken, natürlich bei Gott weilt. Mit der Verschiedenheit der Vorstellungen vom Jenseits hängt auf's Engste die Weise zusammen, wie die todten Leiber beseitigt werden, der Inder, Römer und · Grieche des Heroenalters verbrennen sie,

Zahlreich immer erglühten die Scheiterhaufen der Leichen, Il. I. 52,

und vereinen sie den Göttern oder dem Nichts, der Deutsche legte auf prachtvolle Bestattung keinen Werth, nur das wurde beobachtet, dass die Leiber der Helden mit gewissen Holzarten verbrannt wurden, Tacit. Germ. 27, Ross und Waffen gab man mit auf den Scheiterhaufen, der Rasen bildete den Grabhügel. Auch der Perser begrub nicht. Der Semite begrub seit der Urzeit seine Todten, und wie dies auf die Vorstellungen vom Leben nach dem Tode gewirkt hat, darüber gibt G. Rosen Auskunft. Vgl. Berliner Ztschr. für Erdkunde XIV. S. 386. Eine moslimische Legende lässt den Kain das Begraben von einem Raben lernen, der seinen todten Gefährten mit dem Schnabel einwühlt.

Ueber die Vorstellungen insbesondre des Veda vom Jenseits sind Roth in der Zeitschr. d. d. m. Ges. Bd. IV. 426 flg. und J. Muir, Yama and the doctrine of future life, Journ. R. As. Soc. N. S. I, 287 sq. zu vergleichen. Es folgen hier einige Hauptstellen nach verbesserter Uebersetzung, die ich der Güte Professor Roth's verdanke:

### Gott lacht, wenn die Geisel den Gerechten tödtet, ebenso wie wenn

Rigveda 9, 113, 7-11.

Da, wo der Schimmer nie erlöscht, Zur Welt des Sonnenlichtes hin, Der ewigen unsterblichen — Dahin, o Soma, bringe mich!

Wo König ist Vivaswant's Sohn Und wo des Himmels Innerstes, Wo jene Wasserquellen sind, Dort lasse mich unsterblich sein!

Wo man behaglich sich ergeht,.
Im dritten hohen Himmelsraum,
Wo Schimmer alle Räume füllt,
Dort lasse mich unsterblich sein!

Wo Wunsch und Wohlgefallen ist,
Die Höh', zu der die Sonne klimmt,
Wo Lust ist und Befriedigung,
Dort lasse mich unsterblich sein!

Wo Freuden und Ergötzungen, Wo jubelndes Entzücken wohnt, Wo sich ein jeder Wunsch erfüllt, Dort lasse mich unsterblich sein!

#### Rigveda 10, 14, 2.

Zuerst hat Jama uns die Statt gefunden, Die Fluren, die uns keiner wieder wegnimmt: Dorthin, wo unserer Väter Schaar vorangieng, Führt jeden der Geborenen seine Strasse.

#### Ebend. 6.

So zieh' denn hin auf jenen alten Pfaden, Auf welchen einst der Väter Schaar vorangieng; In ihrer Seligkeit die beiden Fürsten, Jama wirst du und Varuna, den Gott, schau'n.

Atharva Veda 6, 120, 3.

Wo kerngesund die Frommen sich ergötzen, Von Schmerz und Krankheit ihres Leibes ledig — Kein Fuss ist lahm, die Glieder sind gerade — Im Himmel lass' mich Eltern, Kinder finden!

Taittirija Samhitâ I, 1, 10, 2 das Weib spricht: In Dhâtar's (d. h. des Ordners, Schöpfers) Hause, in der Welt der Guten, Bereit ich guten Stand mir und dem Gatten.

sie den Ungerechten trifft; es ist unterschiedslos Alles eins auf der Welt; es giebt keine Gerechtigkeit, das Böse triumphirt auf Erden und der Gerechte stirbt hin, ohne dass es Jemand beachte. - Ja. die Allmacht Gottes sehe ich wohl; er, der die Könige fesselt, der die Priester in die Verbannung treibt, der niederreisst, was Keiner wieder baut, und hinwegnimmt, was Keiner wiederbringt; aber er thront fern hinter den Wolken und wandelt oberhalb des Himmelskreises, was sollte der sehen von den Dingen, die auf der Erde vorgehen, und was sollte es ihn kümmern, was auf der Welt geschieht?" So endet der Dichter seine Reflexionen wie Jeder. der dieselben Reflexionen anstellt, mit reinem Nihilismus, denn einen Gott annehmen, der so ist, wie ihn hier der Dichter denkt, und keinen Gott überhaupt annehmen, ist gleichbedeutend. Ein Gott, der zu dem Wesen des Menschen in keinem sittlichen Verhältniss steht, ist kein Gott, da es zum Wesen des Begriffes Gott gehört, sittlich zu sein. Es wird hier von dem Dichter jede sittliche Qualität des göttlichen Wesens geleugnet. Alles wird verschlungen in den inhaltsleeren, innerlich nicht differenzierten Begriff der blossen ungebändigten Allmacht; und nachdem hier jedwede sittliche Eigenschaft Gottes geleugnet ist, wird auch für den Menschen die Sittlichkeit unmöglich, da sie, als in Gott nicht existierend, werthlos ist. Schwer nun mag sich ein Mensch mit diesem Abschluss seiner Speculation beruhigen, er wird vielmehr unter allen Umständen einen Punkt suchen, von dem aus er sein eigenes System aus den Angeln heben kann, und so macht auch unser Dichter sich Einwürfe gegen sein System. "Betrachte die Natur," sagt er sich, zeigt sich nicht hier in der Natur eine durchgreifende weise Ord-

> Gesundheit, Schöne krieg' ich dort Und meine Kinder, Feuergott! Den Gatten find' als Gattin ich Und meine Seele ihren Leib.

Rigveda 10, 18, 13.

Ich mache fest rings um dich her den Boden.
Nicht schade mir's, wenn ich die Schollen werfe!
Die Väter\*) mögen das Gewölbe tragen —
Dort aber baue Jama dir die Wohnung.

<sup>\*)</sup> d. h. die vorangegangenen Seligen.

nung und ein Gesetz? Die Vögel des Himmels lehren dich's ja. und die Kräuter der Erde und die Fische des Meers; könntest du es leugnen, dass hier in der Thätigkeit der Natur zum mindesten unzweifelhaft Gesetz und Regel sich zeigt? Und von wem könnte dies Alles ausgehen ausser von dem Schöpfer?" Kann nun der Dichter dies nicht leugnen, in welches Labyrinth von Vorstellungen geräth er von hieraus weiter? Um dem Widerspruch zu entgehen, in welchen ihn die alte Lehre über den Lohn der Gottesfurcht gestürzt hat, leugnet er Gottes Walten in der sittlichen Welt vollständig, und die gleiche Erfahrung, welche ihn hier zum Leugnen treibt, zwingt ihn auf der andern Seite, in der Natur selbst eine weise und gerechte Leitung anzuerkennen. So kommt der Dichter mit seiner eigenen Erfahrung in Widerspruch; derselbe Gott, der die äussere Welt mit Sicherheit lenkt, sollte der sich gegen die Geschicke des empfindenden und leidenden Menschen gleichgültig verhalten? Oder sollte der Mensch nicht die ihm innewohnende Idee von einer gerechten Weltregierung, von einer Theodicee, festhalten können trotz des Widerspruchs der äussern Erfahrung? Hier nun zeigt sich in dem eigenen Bewusstsein des Dichters ein Punkt, von welchem aus er seinen Zweifeln begegnen und zur sittlichen Ueberzeugung gelangen kann. Er behauptet und verneint die Einwirkung Gottes auf die Welt gleichzeitig; dieser Widerspruch aber führt ihn dazu, zwischen beiden einander ausschliessenden Meinungen diejenige zu wählen, welche dem praktischen Bedürfniss seines Herzens Genüge leistet, das heisst, sich dennoch wieder zu der alten Lehre zu bekennen, welche er nicht aufgeben kann, ohne zugleich sein eigenes Bewusstsein auf das allerempfindlichste zu verletzen.

Aber auch hiermit kommt der Poet noch nicht zur Ruhe. Er hat ja seine Zweifel nur unter dem Glauben gefangen genommen, nur niedergeschlagen, aber nicht wirklich beseitigt; die Zweifel können ja alle wieder erwachen und der nutzlose Kampf mit gleichen Nöthen von Neuem beginnen, wenn nicht der Grund des Zweifels untersucht und durch die untersuchende Kritik zerstört würde. Auch diesen letzten Schritt thut der Dichter und fragt zuerst: "Von wo geht denn der Zweifel am göttlichen Walten aus?" Hier antwortet er: "Davon, dass das göttliche Walten in der sittlichen Sphäre nicht durchgehend wahrgenommen wird." Er macht

sich sofort den Einwand, dass es auch in der Natur nur im Grossen, keineswegs in kleinen Einzelheiten durchgehend erkannt werde, und dass es ihm bei genauerem Eingehen in der einen wie in der andern Sphäre gleich unmöglich ist, die Gründe und Zwecke der göttlichen Handlungsweise zu durchschauen. Dies führt ihn denn auf die Frage, ob das menschliche Erkenntnissvermögen überhaupt genüge, um auf solche Untersuchungen sich einzulassen; und das Resultat seiner Kritik der menschlichen Erkenntniss ist das negative, dass der menschliche Geist diesen Problemen nicht gewachsen ist, dass der Menschen Weisheit nicht in ziellosen und nicht zu Gewissheit führenden Speculationen über Gott und Welt bestehen könne, sondern dass die einzige Weisheit des Menschen sei. Gott zu fürchten, und die einzige Klugheit, das Böse zu meiden. Dies sind die Reflexionen, welche der Dichter in sich selbst angestellt und durchgedacht hat, und diese ganze Darstellung, die aus der Luft gegriffen zu sein scheint, ist nicht ein Phantasiestück, sondern dass sie des Dichters Gedanken waren, bezeugt sein Gedicht, dessen Gedankeninhalt sie ausmachen.

Wenn nun früher gesagt wurde, das Gedicht sei von der Speculation des Dichters erzeugt, seine Phantasie aber habe die Speculation zu einem lebendigen Gedichte geboren, so braucht hier nur noch hinzugefügt zu werden, dass der Dichter die einander bekämpfenden Gedanken mit Fleisch und Blut umkleidet zu einander widersprechenden Personen ausgestaltet hat, dass er alsdann zu diesen menschlichen Personen noch Gott hinzufügt, welcher durch seine Rede den festen Punkt anzeigt, von dem aus die Zweifel sich lösen lassen, um auf diese Weise Entstehung und Zusammenfügung des Werkes durchsichtig zu machen. Die Zweifel des Dichters sind in dem Helden seines Werkes, im 'Ijjob, d. h. der Angreifer, der Feind, verkörpert. Das Streben, den Zweifeln zu widersprechen und mit der Mehrzahl des Volks am alten Glauben festzuhalten, das verkörpern seine drei, nicht sowohl Freunde als allmälig immer mehr verbitterte Gegner 'Eliphaz, Bildad und Sophar; die Lösung führt Jahwe selbst herbei. Sobald aber der Dichter aus der reinen Abstraction seiner Gedanken herausgegangen ist, so bedarf er natürlich für die jene Gedanken verkörpernden Personen einer concreten Situation, er bedarf auch einer historischen Motivirung, wodurch 'Ijjob veranlasst wird zu seinen Zweifeln,

und einer Veranlassung, welche dieselben an's Licht bringt und den Streit hervorruft; endlich aber bedarf er auch eines historischen Schlusses, welcher das in mühsamem Denken errungene Resultat, die Festhaltung der Gerechtigkeit des göttlichen Waltens, sich auf Erden verwirklichen lässt und sichtbar zur Anschauung bringt. Beides fügt der Dichter hinzu, aber in äusserst knappen Zügen und mit feiner Kunst Alles so gestaltend, dass kein Wort zu wenig gesagt ist, dass aber auch kein Wort in der ganzen Einleitung wie am Schlusse fehlen kann, ohne die Grundlagen der Dichtung zu stören. So giebt er also seinem Helden 'Ijjob einen Wohnsitz, und zwar das Land 3U5 westlich von Palästina; die Einen meinen in Edom, die Andern im Hauran; und da zwei 3Us in der Bibel erwähnt werden, so wird der Streit, in welchem aUs 'Ijjob gewohnt hat, während er überhaupt nie gewohnt hat, für immer unnütz bleiben 1). Aber auch hierbei waltet für den Poeten eine feinsinnige Absicht; der streitige Gegenstand ist ja eine der Grundlehren des mosaischen Gesetzes; diese mochte er nicht da angefeindet und in Zweifel gestellt sein lassen, wo die Israeliten, die Anhänger dieses Gesetzes, selbst wohnten; also verlegte der Dichter die Scene in ein fremdes Land und hierdurch wurde es von selbst geboten, jedweden Bezug auf den mosaischen Cultus zu vermeiden und die einfachste Religionsform, die der Religion Abraham's, din Ibrahîm, wie sie noch heute vorhanden ist, für 'Ijjob in Anwendung zu bringen. So gewinnt der Dichter zugleich die Freiheit, sich schrankenlos in der Sphäre rein menschlicher Speculation zu bewegen und auf keinerlei angebliche Offenbarungen irgendwelche Rücksicht nehmen zu müssen. Etwas Wesentliches übrigens liegt in der Wahl des Namens 3Us nicht, nur wegen der äussern Lebensverhältnisse, die in diesem Lande gäng und gäbe waren und sind,

<sup>1)</sup> Womit natürlich die andre Frage nicht zu verwechseln ist, von welcher Lokalität der Dichter seine Farben entlehnt hat. In dieser Hinsicht sind die Erläuterungen Wetzstein's aus dem hauranischen Leben in Delitzsch's Commentare vom höchsten Werthe, und nach denselben erscheint es allerdings so, dass der Dichter unter 3Us einen Theil des Haurans verstanden hat. Daneben aber bleibt zu bedenken, ob nicht im Alterthum Lebensverhältnisse, die das Hauran bis jetzt erhalten hat, weitere Verbreitung hatten; auf das Dasein des 'Ajjubklosters ist selbstverständlich kein Werth zu legen.

nahm er das Land, das ihm ein bequemes Vehikel bot, um die Gestalt des 'Ijjob hineinzusetzen. Er will ja seinen Helden selbst zum Zweifel an der göttlichen Weltlenkung treiben, und dieser Zweifel kann nur durch Erfahrung im eignen Leben erzeugt werden, wenn er ganz wirksam sein und die volle Schwierigkeit der Frage zum Bewusstsein bringen soll. So macht der Dichter unsern Helden zunächst zu einem glücklichen Manne und da er Verluste erleiden soll, auch zu einem reichen und glänzenden Familienhaupte. Dieses Glück ist aber nach der Vergeltungslehre nur der Frömmigkeit selbst beschieden, also muss 'Ijjob nothwendig als ein frommer Mann dargestellt werden. Der Dichter fällt ferner in letzter Instanz selbst wieder in den Glauben hinein, dass auf Erden trotz dem gegentheiligen Scheine Alles gerecht zugehe, und so wird es ihm unmöglich, die Leiden 'Ijjob's, der ja ein Gerechter ist, Gott beizumessen und von diesem direct abzuleiten. Der Dichter kann also nicht sagen: Gott brach seine Gerechtigkeit und brachte den 'Ijjob in Unglück; dieser Widerspruch wäre zu handgreiflich; vielmehr kann er Gott allerhöchstens als einen Zulassenden betrachten, der es duldet, dass 'Ijjob in Noth kömmt; um das Leiden wirklich herbeizuführen, bedarf er einer zweiten Potenz, welche von der Möglichkeit, 'Ijjob leiden zu lassen, Gebrauch macht. Diese Macht ist der Satan, d. h. der Ankläger, und zwar ist dies die älteste sicher datierbare Stelle der Bibel, welche einen Satan erwähnt, der übrigens in seiner ganzen Erscheinung hier nicht Fürst der Hölle ist, welche das alte Testament nicht kennt, sondern der sich auf Erden frei bewegt, überall zuschaut und daneben als Pessimist 1) erscheint, sonst aber mit den übrigen Engelwesen, zu deren Zahl er gehört, in den göttlichen Versammlungen seinen freien Zutritt hat.

So ist denn die Gedankenreihe vorgeführt, welche zur Verfassung des Gedichts den Anstoss gegeben hat, es ist der ideale Process skizzirt, welchen der Dichter in seinem eigenen Bewusstsein durchgemacht hat, und endlich gezeigt, wie die verschiedenen Situationen und Positionen, die er in diesem Processe einnimmt, zu ver-

<sup>1) &</sup>quot;Auch in unserm Buche erscheint allerdings der Satan nicht mehr blos als gleichgültiger censor morum oder Staatsanwalt Gottes, wie man in Herder's Zeit wohl meinte, sondern als einer, der mit Eifer und Behagen sein Geschäft treibt." Dillmann Hiob S. 8.

schiedenen Personen ausgestaltet und in bestimmte Localitäten eingefügt sind. Nur zwei Personen fehlen noch, nämlich das Weib 'Ijjob's, eine Nebenfigur, welche in ihrem weibischen Leichtsinn und in ihrer Trostlosigkeit der treuen ausharrenden Festigkeit 'Ijjob's nur zur Folie dient, und dann der vierte Gegner 'Ijjob's, 'Elihu, Cap. 32—37.

Die Figur des 'Elihu ist aus dem dialectischen Processe, wie er vorgelegt worden ist, nicht zu erklären; sie ist aber eben so wenig aus der historischen Situation des ganzen Gedichtes abzuleiten. Die ästhetische Kritik sowohl wie die sprachliche Kritik nimmt an den Reden des 'Elihu Cap. 32—37 einen so entschiedenen Anstoss, dass von der Mehrzahl der Ausleger und Bearbeiter des Buches 'Ijjob diese Reden für unecht erklärt worden sind; sie sind es in der That und gehören daher in die gerade Entwickelung des Gedichtes nicht hinein, sondern durchbrechen dieselbe. In Folge dessen würde es ein Fehler sein, hier in der Einleitung, die das ganze Gedicht klar zu machen sich bestrebt, dies dem Gedichte fremde Stück mit zu untersuchen; wir müssen daher hier von 'Elihu's Reden gänzlich absehen, da dieselben als ein späteres Einschiebsel einer besondern Erörterung für sich bedürfen und in dieser Stelle den Blick für das ganze Gedicht nur trüben würden.

Wir haben bisher den Dichter des Buches wesentlich als speculierenden Kopf behandelt, allein er ist auch ein Künstler und zwar ein grosser Künstler. Dies zeigt sich in der feinen Architektonik und in der psychologischen Tiefe, mit welcher er sein ganzes Gedicht durchgeführt hat.

Die Einleitung, welche in Prosa geschrieben ist, Cap. 1—2, schildert uns den 'Ijjob, "den Angreifer oder Bekämpfenden," als einen frommen und gerechten Mann, dessen Frömmigkeit natürlich nach dem Bewusstsein jener Zeit den verdienten Lohn nach sich zieht. So ist er reich und glücklich, seine Kinder umgeben ihn, er sorgt für ihre religiöse Reinigung, indem er die priesterlichen Pflichten des Hausvaters erfüllt und indem er auf Sühnung auch für ihre unbewussten Vergehungen dringt. Der fromme Mann hat Gnade bei Gott und Menschen, man sieht später, dass er mächtige und bedeutende Freunde hat; Gott aber erklärt es eigenmündig eines Tages, als sein himmlischer Hofstaat um ihn sich versammelt, in dessen Mitte auch Satan gehört, dass 'Ijjob in der That der

gerechteste und beste der Menschen sei. Satan traut der menschlichen Natur nicht so viel Gutes zu; und wie im Satan der Zweifel an der menschlichen Selbstkraft zum Guten vorliegt, so ist 'Iijob ein wahrer Triumpf der menschlichen Selbstkraft, ein Prometheus, der auch den neidischen Himmlischen das belebende Feuer der sittlichen Selbstschätzung zu entreissen im Stande ist. Es ist hier keineswegs ein Zweikampf um menschliche Tugend zwischen Gott und Satan, sondern es ist ein Kampf des Menschen selbst für seinen eigenen sittlichen Werth, denn Gott steht auf Seite des Menschen. So fragt denn Satan mit einer brillanten leichten Satire: "Dient dir denn etwa ein solcher frommer Mensch wie 'Ijjob umsonst? Jetzt segnest du ihn, aber -. " Jahwe selbst schlägt ihn nicht, sondern giebt dem Satan die Gewalt und dieser raubt dem 'Ijjob in immer härtern Schlägen zuerst seine Heerden, und endlich tödtet er ihm seine Kinder. 'Ijjob aber, in seiner Resignation in die Hand eines Höhern, ihn Führenden nicht erschüttert, spricht das von Tausenden ihm nachgesprochne Wort:

Jahwe gab's, und Jahwe hat's genommen, Jahwe's Name sei gelobt!

Wir als Leser des Buches nehmen aber dieser ganzen Erzählung gegenüber eine höchst sonderbare und unbehagliche Position ein; wie kommt nur die Figur des Satan zu der Bedeutung? das ist unsre Frage. Satan ist hier eingeführt, wie schon bemerkt, um als Causalität für das Unglück zu dienen, welches Gott nicht aufgebürdet werden darf; so will durch diesen Kunstgriff der Dichter die göttliche Gerechtigkeit retten, aber er vermeidet die Klippe, die seiner ganzen Composition droht, nur scheinbar und nicht wirklich, sein Schiffbruch ist nur verdeckt; denn indem Jahwe seinen frommen Diener dem Satan, wenn auch nur zu einem Experimente, übergiebt und ihn somit dem tiefsten Unglück aussetzt, ist die göttliche Gerechtigkeit, welche nach der Dogmatik jener Zeit verpflichtet war, dem Frommen Gutes zu thun, thatsächlich bereits geleugnet. Gott durfte nach jenen Voraussetzungen das Experiment nicht machen, und indem der Dichter sein ganzes Gedicht schreibt, um die Theodiceenfrage zu erörtern, ruht die Knotenschürzung des Gedichts auf einer directen Leugnung jener Theodicee. So ist also von vornherein, nur um den Knoten in der historischen Situation überhaupt schürzen zu können, eine

Willkür in Gott angenommen; Alles geht aus Willkür in dem Gedichte hervor und die Dichtung, die darauf abzweckt, die göttliche Gerechtigkeit zu vertheidigen, beruht auf ihrer Leugnung. Indessen müsste man sehr kurzsichtig sein, wollte man hieraus der genialen Composition des Dichters den geringsten Vorwurf machen; denn dasjenige, was er zu erklären unternimmt, das scheinbar Ungerechte in der Führung der einzelnen Menschen auf Erden ist ausserhalb der kritischen Philosophie ein unerklärliches Problem. Da der Dichter von dieser keine Ahnung haben konnte, so ist für ihn das Problem unlösbar; für ihn ist die Frage die, ob das factisch vorhandene Uebel in einem rationellen Verhältniss zur factisch vorhandenen menschlichen Sünde steht, und weil ihn der Ursprung der Sünde, über welchen die Hebräer ausser in Gen. 3 nicht speculiert haben, nichts angeht, so bleibt ihm der Ursprung des Uebels ein dunkles Räthsel; es genügt für ihn, nur gezeigt zu haben, wie das einzelne Unglück in diesem Falle entsteht. Die philosophischen und metaphysischen Voraussetzungen, durch welche das Vorhandensein des Unglücks in der Welt erklärt werden soll, liegen ausserhalb seines Gesichtskreises.

Der erste Angriff des Satan bringt 'Ijjob noch nicht zum Falle; und Gott hat nach Auffassung unseres Dichters dafür auch ein Gefühl, dass er Unrecht gethan habe; denn es klingt doch geradezu wie Reue, wenn bei der zweiten Versammlung der Engel und göttlichen Diener vor Jahwe dieser den Satan anredet: "Umsonst hast du mich wider ihn angestachelt, ihn zu verderben." Höchst bezeichnend aber für die Verwirrung, in der der Dichter sich befindet, wo sich's um Erklärung des Unglücks handelt, ist es, dass Jahwe sagt: "Du hast mich angestachelt, ihn zu verderben." Jahwe ist also doch wiederum derjenige, der das Unglück über 'Ijjob herbeigeführt hat. Trotzdem dass Jahwe bereut, wird das Experiment noch einmal fortgesetzt, Satan spottet: Das Hemd sitzt näher als der Rock 1), schlag' ihn am eignen Leibe, — und erhält die Erlaubniss, den 'Ijjob mit schwerer Krankheit heimzusuchen.

<sup>1)</sup> Die Partikel בַּעֵּד ist nicht gleich חַחַת und bedeutet niemals einfach anstatt, für, und so kann עור בער עור nicht bedeuten, Haut gibt man für Haut, wobei die Exegeten nur darüber verschiedner Ansicht sind, ob eine Haut theurer ist als die andre,

Hierin zeigt sich Seitens des Dichters eine grosse psychologische Feinheit, die der Philosoph Moses Maimonides bemerkt hat, wenn er sagt, der Schmerz der Seele lasse sich verschweigen, aber der gröbere, massive und niedrige Schmerz des Leibes presse unfehlbar, wenn er lange dauere, Klagen aus. Indessen lange Zeit hält 'Ijjob auch den furchtbaren Leiden seiner Krankheit muthig Stand; sein Charakter bewährt sich dem schwankenden Weibe gegenüber, das ihn auffordert, Gott zu fluchen, um auf diese Weise zum Tode zu kommen. Er setzt sich in die Asche oder wie es durch die Vulgata aufgefasst ist, in den Mist, und schabt dort mit einer Scherbe seine Beulen. Es bleibt dabei dem Dulder völlig unbekannt, dass all' sein Unglück und Unheil vom Satan stammt; er macht mit Consequenz Gott selbst dafür verantwortlich, dass dieses Leiden ihn getroffen hat. Der Satan existiert bloss für den Dichter und für den Leser, und hieraus darf man mit Sicherheit folgern, dass in dem Gemeinbewusstsein der Leser, deren Bildungsstufe 'Ijjob und seine Freunde repräsentiren, im achten Jahrhundert von einer Figur, wie die des Satan, gar keine Vorstellung existiert hat. Nur so wird es begreiflich, warum die handelnden Personen in allgemeiner Unwissenheit über den Satan bleiben, den der Dichter für sich selbst eingeführt, und wer will beweisen, dass der Name des Satan selbst irgend etwas weiter ist, als eine Erfindung unseres Dichters?

'Ijjob's Leiden wird bekannt und seine Freunde erscheinen, um ihn zu trösten und mit ihm zu klagen. Die drei Freunde, als fürstliche Häupter benachbarter Stämme charakterisiert, erblicken ihn von fern, also wie er ausserhalb des Hauses sitzt; sie bestreuen ihr Haupt mit Asche und weinen, als sie ihm sich nähern. Aber kein Wort der Klage entflieht dem Munde 'Ijjob's, im düstern Schweigen verhält er sein Weh eine ganze Woche. Dass er aber nicht im Hause sitzt, sondern fernhin sichtbar, ist nach Wetzstein's Mittheilungen der Situation gemäss. Die hauranischen

oder ob alle Häute gleichen Werth haben. — Die Grundbedeutung von אם ist  $d\mu \phi l$ , rings herum, auch אין בער החלון schauen, heisst so schauen, dass der Kopf von der Fensteröffnung rings umschlossen ist. אין בער בער עור פואר fell herum; das erste ist dem 'Ijjob abgezogen (Güter und Kinder), das zweite muss noch getroffen werden, seine Gesundheit.

kleinen Ortschaften und Dörfer haben vor den Thoren einen aus verbranntem Dünger und anderer Asche zusammengesetzten Aschenhaufen, den sie mezbele nennen, von dem Namen לֶבֶל der Koth; auf diese Aschenhaufen pflegen sich die Aussätzigen zu setzen und dort Nachts sich in ein Loch einzugraben.

Endlich aber, nachdem für 'Ijjob der Schmerz unwiderstehlich geworden ist, da bricht sein Leiden in Klagen aus und so schreibt denn der Dichter ihm die hebräische Variation jenes ewigen Themas der Elenden zu, das ähnlich auch Sophokles singen lässt: "Nie geboren zu sein ist der Güter grösstes."

Hiermit ist denn die Schleusse der Wechselrede geöffnet und der würdigste der Freunde, der greise 'Eliphaz, beginnt den Reigen, indem er die zunächst ganz persönliche Frage 'Ijjob's: wozu und weshalb ihn solches. Leid getroffen habe, durch seine Rede zu einer allgemeinen Frage erhebt. Nun erst tritt der Dichter, nachdem er die Situation mit meisterhafter Kunst gezeichnet und zugleich begründet hat, wie die persönlichsten Schicksale 'Ijjob's ihn zur Betrachtung der Frage geradezu zwangen, in die wirkliche Discussion seines Problems ein. In den beiden ersten Dialogen wechselt 'Ijjob seine Reden jedesmal mit drei Gegnern, in dem letzten kommt der dritte Gegner nicht mehr zum Worte.

Beginnen wir mit dem ersten Dialoge Cap. 4—14, so werden wir ihn am schärfsten bezeichnen, wenn wir ihn die Position der Allmacht nennen. Das Resultat des Dialogs nämlich ist dies, dass 'Ijjob mit einem völligen Verzweifeln an irgend einem wie auch immer beschaffenen sittlichen Verhältniss zwischen Gott und Menschheit endet. Der Gang der Entwickelung ist folgender: Nach jener altmosaischen Vergeltungstheorie muss jeder Mensch, den ein besonderes Unglück trifft, dieses Unglück durch eine besondere Schuld sich zugezogen haben. Dieser Ansicht huldigen die Freunde 'Ijjob's bei seinem ausserordentlichen Schicksale, und anstatt ihn zu trösten, zu welchem Zwecke sie doch gekommen waren, fangen sie an, ihn zu verdammen. So erfährt 'Ijjob an seinem eigenen Leibe die grauenhafte Wirkung jener falschen Dogmatik und wird so durch seine Lebenserfahrung gezwungen, gegenüber den Freunden zu behaupten, jener Schluss sei falsch.

Wie tief übrigens dieser Schluss im Bewusstsein der Hebräer wurzelte, zeigt die Erzählung von der Heilung des Blindgebornen,

wo die Frage aufgestellt wird: welcher hat gesündigt, dieser oder seine Eltern? - Der Greis 'Eliphaz beginnt dem 'Kjob unter dem Schein eines Trostes harte Vorwürfe zu machen, denn andeutend wenigstens spricht er zu ihm: "Wo gieng ein Reiner unter?" -Während hier in Wahrheit schwere Vorwürfe gemacht werden, bemüht sich der Redner, ihnen anfangs wo möglich noch die Spitze abzubrechen, indem er mit vieler Emphase betont: "durch nächtliche Visionen sei ihm kund gethan, dass es überhaupt keinen Reinen gäbe". Aber damit sagt er schon viel zu viel, denn wenn alle Menschen Sünder wären, wären alle der gleichen Verdammniss verfallen. Der Satz, auf den sich Manche als auf einen sehr wichtigen Punkt im Buche bezogen haben, ist für die Lösung der Frage von gar keinem Werth, und 'Ijjob selbst behandelt ihn mit Recht Schliesslich ertheilt 'Eliphaz dem 'Ijjob noch den Rath, er möge sich in diesen Nöthen bittend an Gott wenden, und er kommt sogar, was in dem ganzen übrigen echten Buche unerhört ist, wenigstens einmal auf den Gedanken, dass die Leiden, welche den Menschen geschickt seien, einen erziehenden Zweck haben könnten; denn er sagt: "Heil dem Manne, welchen Eloah züchtigt," doch eine Folge für die Erörterung des Verhältnisses zwischen Gott und den Menschen wird diesem auftauchenden Gedanken gar nicht gegeben, er verschwindet und der Verfasser selbst hat somit auf den Gedanken keinen Werth gelegt!).

Die beiden andern Redner, die nun folgen, sprechen schon unverblümter, zuerst Bildad, der sich auf die alt überlieferte Lehre der Väter beruft. Nach morgenländischer Sitte thut er dies in einem Sprüchworte, indem er sagt: "Kommt Papyrus ohne Sumpf empor?" Das heisst 'Ijjob gegenüber nichts anderes als: Jedes Ding hat eine adäquate Ursache, du bist nicht von Menschenhand zerstört, aber dennoch hingewelkt, und das ist eben das Ende der Gottvergessenen; dein Unglück ist nicht unverdient, deine Frömmigkeit also, welche scheinbar so gross war, war auch nur eine scheinbare.

Sophar endlich hält dem 'Ijjob schon positive Verschuldungen und Vergehungen vor, wiewohl er dies nur bedingungsweise aus-

Für die alterthümliche Naivetät des Ausdrucks: Du wirst dich nicht vor wilden Thieren fürchten, bietet eine Parallele der Veda: Sei's, dass ein Dieb uns schädigt, sei's ein Wolf, davor bewahr' uns, o Varuna! Rigv. II, 28, 10.

### XXIII

spricht, indem er sagt: "Wenn Du zu Gott Dein Herz richtest —." 11, 13.

Der Leser des Buchs nimmt diesen Incriminationen gegenüber freilich eine andere Stellung ein, er weiss ja aus Gottes eigenem Munde, dass alle diese Hinweisungen auf 'Ijjob's verdeckte Schuld durchaus irrig sind. Im Anfange des Gedichtes erklärt Gott, dass 'Ijjob ein vollkommen gerechter Mann sei, und 'Ijjob kann bei den Worten seines Gegners nicht gleichgültig bleiben, da sie in sein tiefstes Bewusstsein hineingreifen. Er kann sie aber auch nicht widerlegen, denn sie berühren eine Gewissensfrage, die man nicht beweisen kann. So macht er denn zuerst den Versuch, seine Gegner milder zu stimmen, indem er sagt:

Würde doch mein Gram gewogen

Und mein Schmerz dagegen auf die Wage aufgelegt u. s. w. 6, 1. Ja, er weist sogar seine Freunde und Gegner ab, denn so sagt er zu ihnen:

Sprach ich etwa zu euch: gebt mir

Und von eurer Habe zahlt für mich Bestechung u. s. w. 6, 22. Aber dies Klagen sowohl als das Zurückweisen der freundlichen Tröstungen sind doch nur ganz untergeordnete Rücksichten. 'Ijjob kehrt, wie natürlich, immer auf die alte Frage zurück: Warum er gerade solche Leiden zu tragen habe? und da er, wie von vornherein sehr zu betonen ist, keineswegs die Ueberzeugung hat, dass nach dem Tode in einem seligen Leben irgendwie eine Ausgleichung der Schicksale und somit eine Lösung seiner Zweifel gehofft werden dürfe, so endet er immer wieder mit der tief melancholischen Betrachtung und Klage über die nichtige und zwecklose Existenz des Menschen, neben welcher sich kaum noch die Bitte hervorwagt, ein Ende damit zu machen. Und dies fasst er zusammen in der folgenden Rede:

Hat der Mensch nicht Knechtsdienst auf der Erde,

Tage wie des Tagelöhners Tage? 7, 1.

Es ist indessen begreiflich, dass der leidende Mann nicht immer bei solchen Klagen bleiben kann. Einmal steht es für 'Ijjob fest, dass alle Menschen, und auch er, von der Sünde heimgesucht sind; zweitens hat er ganz unvermittelt daneben die naive Ueberzeugung, dass er gänzlich unsträflich sei, sicherlich wenigstens nicht schlechter als alle übrigen, die glücklicher sind als er; drittens ist er

davon überzeugt, dass sein Leiden ihm von Gott selbst geschickt ist, und nicht etwa von einem zweiten Princip, von einer Ursache des Bösen, wie der Satan, und die Frage, welche er mit diesen Prämissen beantworten soll, ist diese: Warum thut Gott mir solches? Kann ich an eine göttliche Gerechtigkeit glauben gegenüber meiner eigenen Erfahrung? Die einzige Möglichkeit, hier eine Antwort zu geben, ist die, dass er sagt: Eine göttliche Gerechtigkeit gibt es nicht. Er leitet alles, was er beobachtet, aus göttlicher Willkür ab und leugnet jede sittliche Beziehung zwischen Gott und den Menschen, indem er Gott nur unter dem kahlen Attribut der Allmacht sich vorstellt, s. S. XII. Alles dies thut er ohne Scheu, und der einzige milde Tropfen, der diesem ganzen bittern Kelche des Schmerzes beigemischt ist, ist eine Erinnerung an die frühern besseren Tage und ein kaum selbst geglaubtes Gebet um Nachlass der Leiden. So fasst er das Resultat seiner Ueberlegung in einer Strophe zusammen:

Unsträflich bin ich — achte nicht mein Leben, Es ist mir eins, — und darum sprech' ich: Unsträfliche und Frevler, er vertilgt sie.

Ja, wenn die Geissel plötzlich tödtet, So lacht er bei dem Leiden der Unschuldigen. Die Erde ist dem Frevler überlassen, Die Blicke ihrer Richter deckt er zu!

Ist er's nicht, nun, wer ist es dann? 9, 21.

Das ist es, warum wir den ersten Dialog als die Position der Allmacht bezeichnet haben; in diesen einen Begriff schwindet für 'Ijjob das ganze Wesen Gottes zusammen; nach seiner Anschauung steht Gott dem sittlich begabten Menschen nicht anders gegenüber, als in der Weise der Macht. Ein sittlicher Bezug auf ihn wird hierbei ganz von selbst unmöglich; ja es ist völlig gleichgültig, ob bei einem so gedachten Standpunkte die unwiderstehliche Macht, welche in das menschliche Leben hineingreift, überhaupt noch mit Selbstbewusstsein bekleidet und persönlich als ein Gott gedacht wird. Ein solcher Theismus ist von ganz gleichem sittlichen Werthe mit jedem Atheismus und mit jedem Materialismus. Es ist dies aber höchst significant, indem es lehrt, dass es der lebendigen Religiosität nicht genügt, eine Weltseele anzunehmen, welche in dieser und jener Weise mit den Menschen handelt, sondern dass es der Religion Bedürfniss

ist, auch die menschlichen Eigenschaften der Empfindung und des Wollens auf ihren Gott zu übertragen, sonst kann der Gläubige nicht in ein Verhältniss zu ihm treten und zu ihm beten, und das Gebet ist doch die Lebensbedingung der Religion überhaupt. Aber trotzdem dass 'Ijjob so zu einem völligen Nihilismus fortgehen muss, denn dazu zwingt ihn die einfache logische Reflexion, so hat er dennoch, gestützt auf das Bewusstsein seiner Unschuld, ein starkes Gefühl seiner persönlichen Würde, und dies ist neben dem unerschütterlichen Glauben an das Dasein des Allmächtigen der zweite Pfeiler, auf dem die ganze Construction des Gedichtes ruht. Aus dem besondern Rahmen unsrer Dichtung befreit, erweitert sich dies Bewusstsein persönlicher Würde zu einer Werthschätzung des Guten um seiner selbst willen, abgesehen von dem Lohne. 'Ijjob stellt rein als Mensch sein sittliches Bewusstsein von seinen Thaten höher als sein Geschick und lässt sich im tiefsten Innern durch Leiden nicht zu einer Unterschätzung des sittlichen Werthes des Menschen verleiten. Wenn er auch auf die Gerechtigkeit Gottes nicht rechnen kann, so ist er keineswegs gewillt, zuzugestehen, dass er ein Frevler sei; die Tugend behält für ihn ihren Werth an sich, und weil er sich weder von Gott noch von seinen Gegnern seine Unschuld entreissen lassen will, so kann er zu Gott rufen:

Dann ruf', ich werde dir erwidern, Oder ich will sprechen, du entgegne mir! Wie viel Vergehungen und Sünden hab' ich? So lass' mich meine Schuld und Sünde wissen! Warum verhüllest du dein Antlitz Und achtest mich für deinen Feind? 13, 22.

Solche Reden nun mussten bei den Gegnern lebhaften Anstoss erregen, weil sie ein übermenschliches Maass von Keckheit ausdrückten, und so geben denn diese Aeusserungen über die Gerechtigkeit immer wieder eine Veranlassung, den Kampf von Neuem aufzunehmen, in welchem sie härter und mit deutlicheren Anspielungen auf 'Ijjob's Geschick ihren alten Spruch getreulich wiederholen, des Inhaltes, dass es dem Frevler auf Erden immer übel gehen müsse, oder wie dies Sophar ausspricht:

Gleichwie ein Traum verfliegt er und man findet ihn nicht, Und unstät schwankt er wie ein Nachtgesicht;

## XXVI

Das Auge schaut es einmal und nicht wieder, So sieht ihn seine Stätte auch nicht mehr. 20, 8.

So wenig es nun uns hier Interesse gewähren kann, die vielfachen Wiederholungen in den Reden der Gegner zu verfolgen, um so mehr lohnt es, zu beobachten, wie der Dichter den Helden von dem Nihilismus, zu welchem er ihn geführt hat, wieder zurückzubringen im Stande ist. Durch die Gegenreden des verbündeten Kleeblatts lässt er dies nicht geschehen; er weiss schon, dass dogmatischer Zank sicher Verbitterung, am allersichersten nicht Ueberzeugung hervorruft. So lässt er denn die ganze Mühe der Apologeten an 'Ijjob's ehernen Zweifeln zurückprallen, und 'Ijjob nennt sie wenig freundlich Lügenknechte und unnütze Aerzte, eitle Tröster und falsche Parteigänger Gottes. Die Wandlung in 'Ijjob selbst lässt der Dichter aus eigenem Bewusstsein des leidenden Mannes auf natürliche Weise hervorgehen, die Ueberzeugung wird in ihm genetisch produciert und ihm nicht von aussen durch Einreden dritter Personen eingepfropft.

Es ist bemerkt, wie 'Ijjob im ersten Gespräch neben der Ansicht, dass Gott nur seine Allmacht der Welt gegenüber herauskehre, sittlichen Bezug zu ihr aber nicht habe, einen andern Gedanken noch ausgesprochen hat, welcher es ihm möglich macht, immer wieder, um Luther's Ausdruck zu verwerthen, von Gott an Gott zu appellieren, und ihn so zu bitten: "Lass' doch ab von mir, dass ich noch ein wenig heiter werde." Den hierin liegenden Keim einer andern Ueberzeugung, welcher seine Nahrung zum Emporwachsen ausserdem noch aus dem Bewusstsein der persönlichen Menschenwürde zieht, welches 'Ijjob sich unter allen Umständen nicht nehmen lassen will, diesen Keim entwickelt der zweite Dialog. In ihm überwindet 'Ijjob seine Zweifel aus eigener Macht, er weist den Nihilismus zurück, aber er sieht sich um seiner selbst willen gezwungen, in Gott nun nicht bloss den Allmächtigen zu erkennen; er muss wider Willen, um sein eigenes Bewusstsein nicht zu schwer zu verletzen, Gott zugleich als einen Gnädigen denken, welcher schliesslich den leidenden Menschen nicht untergehen lassen will, und darum ruft er, weil er sonst wirklich in der Gewissensfrage keinen Zeugen haben kann, der seiner Gegner Vorwürfe zum Schweigen bringt, Gott selbst als seinen Zeugen und Rechtfertiger an. Dies geschieht in den beiden grossartigen Stellen am Schluss des 16. und 19. Capitels, wo er sagt:

### XXVII

Erde bedecke nicht mein Blut, Gewähre meinem Rufen keine Stätte Auch jetzt noch, sieh, im Himmel ist mein Zeuge Und mein Gewährsmann in der Höhe! und ferner:

Ja, ich weiss es, der mein Recht wahrt, lebt, Und zuletzt steht er auf meinem Grabe.

Zur ersten dieser beiden Stellen bemerken wir, dass der Ruf: Erde, bedecke nicht mein Blut u. s. w., aus dem alten, vielverbreiteten Glauben in Israel entspringt, dass nämlich, wenn Jemand gemordet wird, das Blut von der Erde um Rache schreit, und dass dieser Racheschrei erst dann aufhört, wenn das Blut bedeckt und gerochen ist. Daher schreibt sich auch die Opfervorschrift, dass das Blut, welches beim Schlachten eines Thieres auf die Erde fliesst, mit Staub oder Erde bedeckt werden muss, 3 Mos. 17, 13.

Indem sich nun 'Ijjob allmälig zu einer höheren Ansicht aufschwingt, verliert er seine persönliche Frage zeitweilig aus den Augen, und diese Pause benutzt der Dichter, um die Kehrseite des Problems zu erörtern; nicht mehr das Leiden der Gerechten ist für 'Ijjob unbegreiflich, denn der allmächtige Gott darf es verhängen, und einen eigentlich gerechten Gott giebt es ja nicht, sondern die Kehrseite, das Glück der Ungerechten wird 'Ijjob unbegreiflich. Weil nämlich die Gegner stets wieder darauf zurückkommen, das furchtbare Schicksal der Frevler mit den grellsten Farben auszumalen, sieht er sich genöthigt, gegen sie aufzutreten und erfahrungsmässig zu beweisen, dass auch dieser Satz falsch sei. Er führt dies durch im 21. Capitel. Bis hierher dehnt sich der zweite Dialog aus, in dem sich 'Ijjob allmälig zu einer inhaltsreicheren Vorstellung von Gott wieder emporrichtet, aber diese Vorstellung ruht als neue Production zunächst ganz unvermittelt neben jener ältern Anschauung von göttlicher Macht. Wenn wir dem zu Folge den zweiten Dialog als den des erwachenden Vertrauens bezeichnen können, so haben naturgemäss die folgenden Reden die Aufgabe, eine bestimmte Präcisirung in 'Ijjob's Ueberzeugung hervorzurufen und zu der Antithese des ersten und zweiten Dialogs eine Synthese zu geben, in der diese Elemente in eine erträgliche Gesammtanschauung verknüpft werden, die die Widersprüche abstumpft.

# XXVIII

Wenn 'Ijjob später das Vertrauen auf Gottes Hilfe ohne Vorbehalt ausspricht, so kann dies seinen tiefern Grund nur darin haben, dass er in letzter Instanz Gott doch ein sittliches Wollen zuschreibt. Nach der Ethik des Hebräers verkörpert sich das sittliche Wollen in dem Begriffe der Gerechtigkeit, und es ist die Gnade nach hebräischem Sinne wesentlich als Langmuth aufzufassen, welche die Bestrafung verschiebt, um Gelegenheit zur Busse zu geben. In seinem tiefsten Innern nun ist 'Ijjob, wie wir bald sehen werden, nie völlig von seinen ersten nihilistischen Anschauungen überzeugt gewesen. er vermochte es eben nicht, sich von seinem früheren Glauben gänzlich loszureissen. Da er zugleich eine selbstbewusste Fortdauer nach dem Tode entschieden zurückweist Cap. 14, und somit den Erweis der göttlichen Gerechtigkeit nicht in eine dunkle Zukunft schieben kann, was die Frage vertagen würde, so muss die Dichtung ziellos im Sande verlaufen oder der Dichter muss sich und seinem Helden die Inconsequenz aufbürden, dieselbe göttliche Gerechtigkeit, welche vorher geleugnet ist, thatsächlich wieder anzunehmen. Das Letztere thut der Dichter und so wird es erklärlich, dass derselbe 'Ijjob, der vorher Gott als völlig gleichgültig gegen alle menschlichen Schicksale geschildert hat, im 27. Capitel nun wieder die Gründe darlegt, wesshalb er nichtsdestoweniger von jener alten Vergeltungstheorie nicht loskommen kann, die er in seinen Gegnern so heftig bekämpft hat. Man sieht also, er kehrt völlig zurück in die Gedanken der Anderen, und wenn er sagt: "Was wird die Hoffnung der Gottlosen sein?" so ist diese Frage ein Commentar zu seinem eigenen Benehmen, von dem er die Gottlosigkeit fernhält.

Den handgreiflichen Widerspruch, der hier zu Tage kommt, sucht der Dichter indessen nicht so unvermittelt auf den Leser fallen zu lassen, sondern er sucht durch längere eingeschobene Stücke irgendwie eine Milderung für den Eindruck, den dieser Widerspruch macht. Daher schiebt er in Capitel 26 erst eine Betrachtung über das Wirken Gottes in der Natur ein, und hierin liegt eine gewisse Vorbereitung auf die eigentliche Lösung des Conflictes, die, wie oben Seite XIII bemerkt wurde, wesentlich durch Naturbetrachtung erlangt wird. Es ist dabei begreiflich, dass, weil diese Naturbetrachtung schliesslich in Gottes Mund zur Lösung des Problems führt, hier 'Ijjob selbst den Gegenstand nur kurz berühren kann, wie dies in Cap. 26 geschieht; hingegen muss,

um die resignirte Unterwerfung, mit der der Dichter doch wieder endet, in 'lijob herbeizuführen, die menschliche abschliessende Betrachtung im Buche die sein, dass er als schwacher Mensch solchen Problemen überhaupt nicht gewachsen ist, und dies bildet den eigentlichen Schluss des wissenschaftlichen oder theoretischen Streites, der sich durch das ganze Buch hindurchzieht. Zugleich liegt in dieser Einschiebung der Rede über die Weisheit in Capitel 28, welche die Resignation möglich macht, die einzige Umstellung aus dem ursprünglichen Gedankengange des Dichters, der ja ein rein speculativer war. Dort in dem ursprünglichen Gedankengange war die Resignation unter die göttliche Weisheit der Schluss; hier aber tritt sie nur als Schluss der menschlichen Disputation ein und bedarf noch einer göttlichen Ergänzung, dies ist eine poetische Nothwendigkeit. Wenn es wirklich die nach Befriedigung suchende Naturbetrachtung war, welche den menschlichen Zweifeln Halt gebot, so musste der Dichter die Ausführung dieses die Lösung herbeiführenden Momentes Gott selbst zuschreiben; hingegen musste die Beurtheilung des eigenen Erkenntnissvermögens, die dem niedergeschlagenen Zweifel schliesslich auch sein Recht entzog, von 'Ijjob selbst ausgehen; dann erst konnte er mit Bewusstsein sich der Resignation überlassen. So spricht sich denn Ijob diejenige Weisheit, welche für solche Probleme nothwendig ist, ab und spricht dieselbe Gott zu, und so macht er durch eine dreifache Stufe hindurch und zwar aus seinem eigenen Bewusstsein heraus den Gott, den er früher zu einem bloss allmächtigen entleert hatte, allmälig zu einem gnädigen, zu einem gerechten und weisen, unter dessen Hand sich der Mensch nicht nur beugen muss, sondern auch willig beugen kann, und während die Gegner als Vertreter des alten Dogmas längst zum Schweigen gebracht sind, schliesst 'Ijjob den menschlichen Streit mit dem Ergebniss, eine theoretische Einsicht in die Räthsel des Weltlaufs besitze kein Mensch, ihm komme nur die Weisheit des praktischen Handelns zu.

Damit ist in dem Gedichte der menschliche Streit zu Ende; allein das äussere Factum, die Geschichte des Buchs, hat noch keine Lösung gefunden; noch sehen wir den 'Ijjob in Mitten seiner Leiden und seiner Nöthe. Darf nun nach dem Begriff der gemeinsten Gerechtigkeit 'Ijjob, der bisher mit seiner eigenen rein menschlichen Kraft der satanischen Versuchung gegenüber sich glänzend

bewährt hatte, noch länger seines Unglücks Beute bleiben? Denn auch nachdem er in seinem Bewusstsein die Zweifel überwunden hat, bleibt doch und kehrt die Frage immer wieder: Warum giebt Gott den Elenden Licht und Leben denen, die in der Seele verbittert sind? Und diese Frage, freilich am Schluss der ganzen Entwickelung demüthiger gefasst, ist es, die in dem Monologe, den 'Ijjob nach der Disputation allein für sich hält, das Thema ausmacht. Er hålt hier sein Sonst und sein Jetzt neben einander und sagt, wie er den Lohn eines frommen Lebens gehofft habe. nun vergleicht er sein jetziges Schicksal mit seiner alten Hoffnung, "jetzt lachen Buben über mich, deren Väter ich verachtet habe". Er geht in diesem Zusammenhange sein ganzes Leben betrachtend durch, und er vermag nirgends einen Schatten in seinem Thun zu entdecken. So schliesst er mit der Herausforderung direct an Gott, er solle endlich unter diesen Umständen erscheinen; er, 'Ijjob, wolle Gott wie ein Fürst einen Angeklagten vorlassen, und Gott selbst solle ihn nicht verdammen können. Dies führt denn zum Schluss und zur Lösung des äussern Factums. Wie durch das äussere Factum der erste Monolog 'Ijjob's ausgepresst war, so wird durch den letzten, nachdem am Anfange Jahwe mit dem Satan eine Unterredung gehabt hat, die Verhandlung zwischen Jahwe und den Menschen auf Erden herbeigeführt. Jahwe erscheint im Gewittersturme und fällt, ohne dass die in der That abgeschlossene Rede des 'Ijjob zum Schlusse gekommen zu sein scheint, diesem in's Wort und beginnt die glänzenden Reden, in denen der Dichter mit einer gewaltigen Kraft und im schönsten Strophenbau ein Bild der Ordnung in der Natur, der lebenden sowohl wie der leblosen, dem Leser vorführt. Die Tendenz dieser Rede ist wesentlich die, die Teleologie in der Natur zu zeigen, und weil in der Natur vernünftige Zwecke sichtbar sind, die Annahme eines zwecksetzenden, lenkenden Gottes als vernünftig darzuthun.

Endlich ist denn das äussere Factum wie der innere Process zum befriedigenden Abschlusse geführt. 'Ijjob verstummt diesen Reden Gottes gegenüber, er resignirt in Betreff seiner Erkenntniss, und nachdem in Erkenntniss seiner Schwäche 'Ijjob schon nicht mehr wagt, gegen Gott zu sprechen, so bringt ihm dieser in einem ganz kurzen zweiten Gespräch noch zum Bewusstsein, wie sich der, der Wolken, Luft und Winden Wege, Lauf und Bahn gibt, auch

die Lenkung des sittlichen Universums nicht wird aus den Händen gehen lassen. Die Gegner aber, welche 'Ijjob's Rechtfertigung mit angehört haben, diese Vertreter des alten mosaischen Dogmatismus, werden am Schluss des Gedichts von Jahwe selbst für völlig ungerecht und verkehrt erklärt, denn Jahwe befiehlt: "Mein Knecht 'Ijjob mag für euch beten." Und nun folgt eine Restitution alles Besitzes, welchen 'Ijjob früher gehabt hat, die Freude seiner Verwandten und Genossen und ein Ersatz für seine verlorenen Kinder, wobei uns nur die grosse Naivität auffällt, welche den Schmerz um den Verlust der Kinder dadurch glaubt gut zu machen, dass dem Vater die gleiche Anzahl wieder geschenkt wird.

Fragen wir nun: Was hat der Dichter erreicht? Er hat seinem und unserm Bedürfniss nach poetischer Gerechtigkeit genug gethan, aber diese Genugthuung ist nur die in der Kunst. In seinem Gedicht ist Alles gerundet und geschlossen, aber das Gedicht ist nicht das Leben, für das Leben hat er die angeregte Frage nicht gelöst, die Geister, die er wach gerufen, nicht gebannt. Auch nach dem Gedichte noch bleibt die Frage: warum der Gerechte auf Erden leidet, ungelöst und die hohe Bedeutung des Gedichtes besteht darin, dass die einschlagenden Momente hier zum ersten Male, so weit sie der Dichter kannte, in einem Brennpunkte zusammengefasst sind, denn diese Gedanken haben weiter gewirkt und neue erzeugt. Zuerst verfiel der Geist, wie dies schon oben angedeutet ist, darauf, die Leiden als ein Mittel der sittlichen Erziehung anzusehen, und dies geschieht in den später ganz unpassend in unsere Dichtung eingeschobenen Reden des 'Elihu. Als auch diese Anschauung der Frage nicht genug zu thun schien, so verlegte man die Ausgleichung von Tugend und Geschick in ein dunkles Jenseits, wo Lohn und Strafe mit gerechter Hand vertheilt werden sollten, und hierin fand und findet das fromme Gemüth seine Ruhe. Die vorliegende Antinomie zwischen äusserem und innerem Leben ist die Wurzel des Glaubens geworden. Endlich aber reift der Geist zu der Frage heran: Wie haben wir uns diesem Widerspruche der Idee mit der Erfahrung, wie haben wir uns dieser Antinomie kritisch gegenüberzustellen? Es ist bereits darauf hingewiesen, wie die ganze Schürzung des Knotens im Buche 'Ijjob darum, weil die Erscheinung, welche erklärt werden soll, eine absolut unbegreifliche und irrationale ist, nur durch die

#### XXXII

unvernünftige und falsche Annahme einer Willkür in Gott möglich wurde. Der Philosoph 1) hat die Aufgabe, zu zeigen, wie diese falsche Annahme entstanden sei und nöthig wurde; und dies thut er durch die Prüfung der Grundlage unserer Postulate, von der er nachweist, dass sie falsch ist. Die Frage, um welche es sich handelt, aber ist diese: In welchem Verhältniss steht auf Erden die Handlung und ihr Lohn? Die gewöhnliche Vernunft fordert, dass Lohn und Handlung in einem gerechten Verhältnisse stehen, und die Erfahrung antwortet: sie stehen' in gar keinem nothwendigen Verhältniss. Der Philosoph nun zeigt, dass in diesem Falle die Vernunft eine falsche Forderung gestellt hat, dadurch löst er die Antinomie; das, was wir als eine vernünftige Nothwendigkeit glauben hinstellen zu dürfen, erweist sich bei näherer Betrachtung als bedingter Weise verkehrt, und zwar darum, weil der Mensch ein doppeltes, ein sinnliches und ein intelligibeles Wesen ist. In der Sinnenwelt nämlich hängt unser Geschick von allen andern Dingen ab, nur nicht von unserer Gesinnung. Fremde Einflüsse, welche unserer Gewalt gar nicht unterliegen, wirken mit unwiderstehlicher Macht auf uns ein: unter der Macht der Natur und in den Schranken der Gesellschaft sind wir nicht etwa blos thätig, sondern wir verhalten uns vielmehr empfangend und leidend. Wir unterliegen fremden, von unserm sittlichen Zustande gänzlich unabhängigen Einflüssen; so hängen Gesundheit und Krankheit vom Klima, der Nahrung u. s. w. ab, Reichthum und Armuth von gesellschaftlichen Verhältnissen, Erbschaft u. s. w., aber keineswegs von unserer Tugend oder von unserer Bosheit. - Dass diese Einflüsse nun, welche von aussen auf uns wirken, unserer Sittlichkeit absolut entsprechen, dies wäre nur dann möglich, wenn die beiden Sphären unseres Seins, die sinnliche Sphäre und die sittliche Sphäre, einen absolut gleichen Gang hätten. Dies aber könnte nur um den Preis der sittlichen Freiheit erkauft werden; denn wenn die sinnliche Welt, wie dies unzweifelhaft ist, nach absolut unverbrüchlichen Gesetzen sich entwickelt und die sittliche mit ihr correspondieren soll, so musste auch in der sittlichen Welt jede Freiheit aufgehoben

Ygl. in Kant's Kritik der praktischen Vernunft den Abschnitt von der kritischen Aufhebung der Antinomie der praktischen Vernunft.

#### XXXIII

oder aber im Interesse jener Vernunftforderung die Gesetzmässigkeit des Naturlaufs negiert werden, was Beides gleich unmöglich. Wird nun die menschliche Freiheit und Selbstentscheidung aufgehoben durch die Forderung, dass der Gang der sinnlichen und sittlichen Sphäre parallel gehen soll, so fällt damit zugleich der sittliche Werth des Menschen und damit der Boden, dem das Problem entsprungen ist, und so bewährt es sich, dass in der Sinnenwelt, wo 'Ijjob diese Ausgleichung sucht, eine Ausgleichung von Tugend und Glückseligkeit unmöglich ist, welche der menschliche Glaube ebenso wie die praktische Vernunft, in der er wurzelt, aus eben diesem Grunde in das Jenseits verlegt. —

Man hat das Buch 'Ijjob um seiner äussern Form willen ein Drama genannt, und hat ihm damit eine Ehre angethan, die es nicht verdient, denn in der ganzen Erzählung sowohl wie in der Disputation unsres Buches findet sich gar keine Handlung. Das Drama fordert äusseres Geschehen, während wir im Buche 'Ijjob nur ein inneres Geschehen haben. So lange die Personen nicht disputieren, wird erzählt, und dies ist nicht dramatisch, so lange die Personen sprechen, handeln sie nicht äusserlich. Das Geschehen ist tief innerlich, es ist die Bewegung in 'Ijjob's Brust. So lange man noch mit dem Wort Drama den Begriff verbindet, den man ihm von der griechischen Bühne des Aristoteles abstrahiert hat, so lange ist das Buch 'Ijjob kein Drama. Will man in der Form etwas vergleichen, so ist dies die arabische Makama, oder die Musamira, die Form der nächtlichen Unterhaltung, die den Semiten eigenthümlich ist und die als solche in ihrer besondern Eigenthümlichkeit mit demselben Rechte in der Welt auftritt, wie ein griechisches Gedicht. Man hat auch den Faust herbeigezogen, um ihn mit dem 'Ijjob zu vergleichen, schon darum, weil Göthe in der Einleitung unsern Dichter copiert hatte, doch kann ich hier nicht einstimmen in die Behauptung der Aehnlichkeit des 'Ijjob mit dem Faust; die Probleme sind verschiedene, wiewohl der Ansatz der gleiche ist. Das Problem im Faust ist ein rein theoretisches, man kann sagen, ein echt deutsches, Faust erliegt seinem unbezähmten Wissensdurst, und dem unbefriedigten Wissensdurst steht abwechselnd zur Seite ein ungebändigtes sinnliches Begehren; 'Ijjob scheitert an unerfüllbaren praktischen Forderungen, nur das Jenseits und auf Erden die Kunst, das Abbild des idealen Jenseits, können dasjenige leisten,

#### XXXIV

was 'lijob verlangt. Faust speculiert trotz aller Persiflage; 'lijob handelt wirklich nach dem Satz, dass der Speculierende dem Thier auf dürrer Haide gleiche; Faust stürzt sich in den Genuss und kommt zum Verbrechen, Ijjob aber hält bewusstvoll an seiner sittlichen Tugend fest. Faust erlangt Verzeihung durch einen mit katholischer Frömmigkeit gefüllten Himmel, 'Ijiob aber wird so kräftig tugendhaft geschildert, dass er nicht nur nicht Verzeihung braucht, sondern dass auch seine Gegner um seinetwillen Verzeihung erhalten. Im Ganzen ist die Gestalt des Tijob über der des Faust erhaben; aber der 'Ijjob ist kalt, einfach, antik, Faust warm, lebendig und modern. Es verhält sich das Buch 'Ijjob zu dem Faust etwa wie die starre Tugend zu dem von Leidenschaften erregten Gemüthe; Faust verfällt darum seinem Geschick durch das unersättliche Begehren, 'Ijjob aber überwindet dasselbe durch die Weisheit, welche im praktischen Handeln liegt, und durch die Gerechtigkeit, er entsagt.

Den Schlüssel zur Bestimmung des Zeitalters, in welchem das Buch 'Lijob geschrieben ist, finden wir erst nach der Erledigung der Vorfrage: ob der Inhalt des 'Ijjob ein überkommner, der Sage entlehnter Stoff sei, oder ein freies Product der Phantasie des Dichters. Gegenwärtig ist es ziemlich allgemein angenommen und eine Lieblingsmeinung der modernen Ausleger, welche den Sagenhorizont der Hebräer reich erscheinen lassen wollen, das Buch 'lijob als auf einem alten Sagenstoffe beruhend anzuschauen. Dass die Sagen und mythischen Vorstellungen der Hebräer viel reicher gewesen, als wir dies jetzt zu taxieren geneigt sind, lässt sich allerdings nachweisen, aber dass das Buch 'Ijjob aus einem Sagenstoffe entnommen und dieser von dem Dichter künstlerisch nach seinem Zwecke gemodelt worden sei, wird sich schwerlich nachweisen lassen. Den eingehendsten Versuch zu einer Nachweisung dieser Art hat Ewald gemacht, indem er es in seiner Einleitung!) unternimmt, aus der heutigen Gestalt die Grundlagen herauszuschälen, welche der alten Sage angehört haben. Betrachten wir nun das, was nach dem chemischen Processe Ewald's als Residuum übrig bleibt, so ist es zunächst die angeblich der Erzväterzeit angehörige Gestalt des 'Lijob, ferner soll übrig bleiben als der

<sup>1)</sup> Ewald 'Ijob 2. Aufl. S. 16 f.

### **XXXV**

Sage angehörig seine eigenthümliche Krankheit, wogegen, wie Ewald zugesteht, die in der Einleitung des Buchs vorgeführten Situationen vollständig der freien Einbildungskraft des Dichters entsprungen sein sollen. Dass die Gestalt des Ijjob keine erdichtete sei, das soll sich aus der undurchsichtigen Etymologie des Namens ergeben, und dass auch die Krankheit aus der Sage entlehnt sei, das soll aus der Seltenheit und Eigenthümlichkeit derselben hervorgehen. Beide Gründe sind für das, was sie beweisen sollen, sehr ungenügend. Gerade wenn der Name undeutlich in seiner Etymologie ist und so von der übrigen hebräischen Namensgebung weit abweicht, so könnte dies dafür sprechen, dass wir es mit einer Privaterfindung zu thun haben; aber er ist nicht einmal undurchsichtig, denn 'Ijjob heisst unzweifelhaft der Angreifer und hat somit im Gedichte Die Uebersetzung "der Angegriffene" einen symbolischen Sinn. macht die unnütze Annahme, dass die Namensform passiv zu deuten wäre 1), die Deutung "der sich Bekehrende" beruht auf einem Sinne, den die Wurzel im Hebräischen nicht hat. Dass der Name aber eine Privaterfindung ist, geht auch daraus hervor, dass er sonst im alten Testamente als Name der gemeinen Israeliten nicht vorkommt.

Andrerseits aber ist der historische Stoff unsres Buches so innig mit dem Lehrinhalte desselben verknüpft, dass es verlorne Mühe ist, sogenannte sagenhafte Elemente aus demselben auszuscheiden; denn das, was man wirklich ausgeschieden hat, beläuft sich bei Licht besehen auf die völlig inhaltlose Erzählung, dass Jemand in der Patriarchenzeit die Elephantiasis bekommen habe und dann wieder geheilt sei. Hingegen ist gar nicht schwer zu zeigen, dass Altes, was in dem Buche von 'Ijjob gesagt wird, so eng mit dem Lehrinhalt desselben zusammenhängt, dass man es davon nicht abtrennen kann, und hieraus dürfte sich ergeben, dass, wenn der Lehrinhalt dem Dichter angehört, auch die äussere Form, in welcher derselbe dargeboten ist, von diesem stammen muss. Prolog und Epilog werden allgemein als zur Einkleidung gehörig betrachtet, denn die Meinung, dass der Prolog entweder vollständig, wie Knobel wollte, oder theilweise, wie Heiligstedt behauptet, unecht sei,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Gesenius im Thesaurus T. 81: ad formam נָבּבוֹר, quae interdum vim passivum habet.

## XXXVI

wird kaum noch auf einige Zustimmung rechnen können, wenn man die Gesammtcomposition des Buchs durchschaut, wie wir sie oben zusammengestellt haben. Aus dem Prologe nun ergibt sich, dass der quälende Satan den Helden mit einer möglichst lange dauernden und schmerzlichen Krankheit heimsuchen muss. Wenn hier der Dichter zu diesem Zwecke die Elephantiasis wählt, die in Palästina einheimisch und sehr wohl bekannt ist, so kann man doch aus dieser zweckmässigen Wahl wahrlich nicht darauf schliessen, dass dies eine alte Sage sein müsse. Man würde etwa mit demselben Rechte aus dem Schlusse des Schiller'schen Fiesko darauf schliessen können, es müsse eine Sage geben, nach der Fiesko ertrunken sei, während doch hier der Dichter seinem Zwecke gemäss geändert und Fiesko gerade nicht ertrunken ist. Und selbst, wenn wir uns nun bequemten, einen sagenhaften Grund anzunehmen, was hätten wir damit für das Gedicht gewonnen? Offenbar gar nichts. Ob wir glauben, der Dichter hätte den Umstand, dass im Alterthume ein Mann Namens 'Ijjob die Elephantiasis bekommen habe, aus der Sage entlehnt oder frei erfunden, ist höchst gleichgültig und Dass ferner 'Ijjob als ein reiches Familienhaupt unbedeutend. erscheint, wird ganz von selbst nöthig, denn er soll ja, das fordert der Lehrzweck, Verluste erleiden; der Lehrzweck macht aber auch den Verlust der Kinder nothwendig, folglich kann der Dichter gar nicht anders, als ihn so zu zeichnen, wie er ihn gezeichnet hat, und da überdies dem Lehrzweck gemäss 'Ijjob ein frommer und gerechter Mann sein muss, so wird dies in der Einleitung dadurch ausgedrückt, dass er durch richtige Opfer für die Entsündigung seiner Kinder sorgt. Mehr historischen Stoff aber hat das Buch überhaupt nicht, die Einführung des Satan hält man ja allgemein für ein Product des Dichters. Es bietet also das ganze Werk keinen Gran mehr historischen Gehalt, als für die Lehrentwickelung nothwendig ist; mit welchem Rechte und mit welchem Grunde will man dieses denn zu einer alten Sage stempeln? Zum Begriff der Sage gehört, dass sie auf historischem Boden fusst und dass sie national ist; wo ware hier irgend etwas Nationales, irgend etwas, was einer Ueberlieferung historischer Art nur entfernt ähnlich sähe? In der Sage pflegt Handlung zu sein, und dass im 'Ijjob keine Handlung ist, ist gelegentlich bemerkt worden, als wir den Dichter gegen Diejenigen schützten, die ihn zum Dramatiker machen

# XXXVII

wollen. Das ganze der einfachen Begebenheit anhaftende Interesse erhält dieselbe nur durch den Denkprocess, zu dem sie Veranlassung gegeben hat; ohne diesen Gedankenkreis sind die Facta völlig leer. Das Denkinteresse aber gehört zugestandener Massen dem Dichter an, und es setzt eine weit fortgeschrittene religiöse und speculative Bildung voraus. Warum soll nun der Dichter, der gross genug ist, um einen so tiefen psychologischen Process darzulegen, nicht auch Erfindungskraft genug besitzen, um diesen an einem individuellen und concreten Falle darzustellen? Unser Dichter gibt aber kein Titelchen mehr, als absolut zur Individualisierung nothwendig ist. So hindert denn der Inhalt des Gedichtes selbst, eine Sage anzunehmen, dadurch, dass klar aufgezeigt werden kann, wie die wenigen äussern Begebenheiten ganz so gestellt sind, als es der Lehrzweck des Gedichtes verlangt; ebenso spricht gegen die Annahme, dass wir es mit einer Sage zu thun haben, die Inhaltlosigkeit der Sage, welche nur im Zusammenhange mit dem Denkprocesse ein Interesse gewährt und als nicht auf nationale Geschichte bezüglich gar nicht geeignet scheint, einen Stoff für judäische Ueberlieferung abzugeben. Als letzte Instanz zu Gunsten der Sagengrundlage wird endlich von Hahn geltend gemacht, das ganze Ereigniss trete im Lande 3Us ein, aber hiergegen gilt das Gleiche, was wir oben in Betreff der Elephantiasis gesagt haben. Der Dichter wollte einen concreten Fall vorführen, er muss daher individuell werden und seinen Helden in eine bestimmte Situation bringen; er nannte das Land 3Us und entlehnte den Zuständen des Landes im künstlerischen Interesse mancherlei besondere Farben, die seinem Gedichte den realistischen Charakter verliehen haben. Alles dies geschieht nur im Interesse der Lebendigkeit der Dichtung, doch hätte der Poet das Land ebenso gut anders nennen und seinem Gedichte andere Farben beimischen können; dies thut nichts zur Sache und beweist natürlich gar nichts für irgend welche sagenhafte Grundlage. Dass er dann seiner Localität gemäss einem Gegner 'Ijjob's den Namen 'Eliphaz beilegt, ist sehr natürlich, denn 'Eliphaz wird in dem Lande 3Us erwähnt, 1 Mos. 36, 4, aber er hält seine Localität nicht einmal streng fest, namentlich wird Cap. 15, 18-19 deutlich, dass er wirklich palästinensisches Gebiet im Auge hat. Da nun der Dichter hier das Land sUs einmal gewählt hat, so muss er, um die Farbe correct zu handhaben, sei-

#### XXXVIII

nen Helden als einen reichen Schaikh darstellen, und weil unter diesen halb beduinischen Verhältnissen jenes alte einfache Leben, das wir patriarchalisches nennen, noch bis heute fortdauert, so entsteht der falsche Schein, als ob der Dichter seinen Helden in die Urzeit versetze, in der auch die hebräischen Stammväter ein ähnliches Leben führten; in Wahrheit aber deutet der Dichter nie an, dass er seine Geschichte in der grauen Vorzeit abspielen lasse, er lässt vielmehr überall seine eigene Zeit hervortreten, am allermeisten dadurch, dass das Gedicht einen religiösen Conflict behandelt, der erst in einer vorgeschrittenen Periode des religiösen und nationalen Lebens möglich wird. Die Feinheit, welche endlich darin liegt, dass er diesen religiösen Conflict ausserhalb Palästinas und seines mosaischen Gebietes spielen lässt, ist früher schon angedeutet. Sonach ergeben sich alle historischen Züge unsres Buches, das Leben des Helden, der doch irgend einen Namen haben muss, in einem ausserpalästinensischen Lande, sein Reichthum, seine Frömmigkeit, die schwere Krankheit, mit vollständiger Nothwendigkeit aus dem Lehrzwecke des Gedichtes, und es lässt sich daher nicht absehen, warum man dieses oder jenes als sogenannten historischen oder sagenhaften Kern herausschälen will. Endlich müssen wir noch hinzufügen, dass Ewald's Bemerkung, in der antiken Welt sei die dichterische Phantasie in der Erfindung der Stoffe nicht frei gewesen, vielmehr habe sie sich älterer Stoffe zu ihren Zwecken zu bedienen gepflegt, zwar völlig richtig ist, aber auf unsern Fall keine Anwendung findet. Wie wir gesehen haben, ist eigene freie Erfindung gar nicht in dem Buche 'Ijjob vorhanden; was von historischen Zügen darin ist, entspringt aus dem Lehrzwecke mit Nothwendigkeit. Es ist aber ein grosser Unterschied zwischen freier künstlerischer Erfindung, die sich z. B. auch in der griechischen Tragödie nicht findet, in der durchschnittlich nur ein Sagenstoff zur Bearbeitung ausersehen ist, mit dem der Dichter ziemlich frei schaltet, und zwischen der Darstellung an einem Beispiel, משל; mehr aber als Exemplification ist im 'Ijjob nicht vorhanden. Die theoretische Streitfrage über das Verhältniss von Lohn und Tugend wird nicht abstract behandelt, sondern wird an einem concreten Falle dargelegt, und genau so, wie die alten Hebräer haben Parabeln erfinden können, in denen ein Gedanke unter der Hülle einer Erzählung ruht, so gut konnte ein hebräischer Dichter auch

# **XXXIX**

den nöthigen Stoff für unser Gedicht schaffen, insofern in ihm der Gedanke wie in der Parabel nur mit Fleisch und Blut umkleidet ist, um wirksamer zu sein, wogegen umgekehrt das historische Ereigniss in der Sage das frühere ist, in das dann eine Idee hineingelegt wird. Es können sich daher in einer Sage die erzählten historischen Ereignisse ändern, ohne dass die Idee darunter leidet, das Kleid ist in der Sage für den ideellen Gehalt zu weit, aber in der Parabel und so auch im Buche 'Ijjob kann kein Zug verändert werden, ohne dass sich der Gedankeninhalt des Werks verschöbe und unpassend würde. Man lasse nur im 'Ijjob den kleinsten historischen Zug fort und das ganze Gedicht zerfällt. Mit einer echt künstlerischen Knappheit ist jedes Moment der historischen Einleitung benutzt und jedem eine Bedeutung verliehen, und hierin liegt der untrügliche Beweis dafür, dass der Dichter seinen Gedankengang nur äusserlich verkörpert und seine streitenden Ideen als verschiedene Personen dargestellt, nicht aber umgekehrt ein altes Kleid für seinen besondern Zweck neu zugeschnitten hat 1).

Von hier aus lässt sich nun auch eine sichere Zeitbestimmung für das Buch 'Lijob gewinnen. Der Prophet Ezechiel erwähnt nämlich Cap. 14, 14 u. 20 den 'Lijob im Zusammenhange mit Abraham und mit Daniel. Ist 'Lijob keine Figur der alten Sage, sondern ein Geschöpf unsres Dichters, so hat Ezechiel ihn nur aus unserm

<sup>1)</sup> Ich freue mich, in dieser Leugnung jedes sagenhaften Kerns im Ijjob mit E. Reuss zusammenzutreffen, der sich so auslässt: Bei fortschreitendem Nachdenken und tieferem Studium erkannte man, dass doch mehr hier zu finden sei, als eine erbauliche Erzählung, und dass die Erzählung höchstens zur Unterlage für etwas Wichtigeres diene. Luther sagt: "Ich halte das Buch Hiob für eine wahre Historie; dass aber alles so sollte geschehen und gehandelt sein, glaube ich nicht; sondern ich halte, dass ein feiner, frommer, gelehrter Mann habe es in solche Ordnung bracht. Es ist schier wie man ein Spiel agiert, in welchem etliche Personen eingeführt werden, da einer mit dem andern redet und disputiert wie ihm um's Herz ist." Diese Meinung ist bis heute die herrschende. Dem Dichter gönnt man allen seinen Ruhm, nur sein Held soll nicht sein Eigenthum sein: den muss ihm die Geschichte, die Ueberlieferung, die Sage geliefert haben, nebst den Freunden, der Krankheit und vielleicht noch andern Elementen. Ich theile diese Ansicht nicht, ich halte das Ganze, wie es vor uns liegt, für eine freie Schöpfung der dichterischen Phantasie. Reuss, das Buch Hiob. Ein Vortrag. Strassburg 1869. S. 16.

Gedichte gekannt. In Folge dessen war das Gedicht vorhanden um's Jahr 570 v. Chr., d. h. es war vor dem Exil bekannt, wodurch alle die Meinungen hinfällig werden, welche das Gedicht nach dem Exil ansetzen wollen. Zu Gunsten der Ansicht, das Gedicht sei nach dem Exil entstanden, macht man in der Regel das Vorkommen des Satan geltend, indem man behauptet, der Satan als böses Princip sei den Juden erst durch ihre Berührung mit den Persern bekannt geworden. Dies heisst aber nichts mehr und nichts weniger, als dasjenige, was zu beweisen war, vorauszusetzen. Wann und wie der Satan, der einen echt hebräischen Namen trägt und im Buche 'Ijjob nicht einmal als absolutes Princip des Bösen vorkommt, in dem hebräischen Bewusstsein entstanden ist, das wissen wir nicht. Wir können es wissen, wenn wir das Buch 'Ijjob chronologisch bestimmen können; zu behaupten aber, der Satan könne erst nach dem Exil den Juden bekannt geworden und in Folge dessen müsse das Buch 'Lijob nach dem Exil geschrieben sein, ist nichts als eine petitio principii. Da vielmehr in der Zendreligion die Stellung des bösen Geistes eine ganz andere ist, als die des Satan, da dem Ahriman eine weit grössere Macht, Selbstständigkeit und Persönlichkeit verliehen wird, als dem Satan im 'Ijjob, und da insbesondere das hebräische, so specifisch monistische Bewusstsein sich sicherlich niemals zum Dualismus hat bekennen können, so würde es innerlich sehr unwahrscheinlich sein, dass aus persischen Einflüssen auf jüdische Köpfe der Satan entsprungen sei. Der Name des Satan ist vielmehr hebräisch; er gehört zum göttlichen Hofstaat und wird nicht dargestellt als das absolute Böse; aus welchem Grunde soll man, da Ezechiel den 'Ijjob kennt, behaupten, dass diese Engelfigur nicht in den Zeiten vor dem Exil bekannt gewesen sei? Und selbst wenn man dies leugnen will, so bleibt unverwehrt die Annahme, dass der Dichter mit Benutzung der Vorstellungen vom göttlichen Hofstaate diese Figur selbst erfunden habe, da sie doch irgend Jemand erfunden haben muss, und zwar, wie oben bemerkt, darum, weil er für die Schürzung seines Knotens einer zweiten Causalität bedurfte, die den gerechten 'Ijjob in's Leiden stürzte, wenn er nicht dadurch, dass 'Ijjob in's Unglück kam, die göttliche Gerechtigkeit gleich im Anfange total annullieren wollte. Dass ihm dies nicht gelungen ist, dass er durch Zulassung des Leidens Gottes Gerechtigkeit dennoch angetastet hat, und dass die

Schürzung des Knotens, der etwas Unerklärliches erklären soll, mit einem irrationalen Verhältnisse beginnt, ist bereits dargelegt. -Wir kommen aber mit der Zeitbestimmung des Buchs noch weiter zurück. Der Prophet Jeremias nämlich, dessen Schriftstellerei wir ungefähr von 620 abwärts ansetzen müssen, bekannt dadurch, dass er die Werke älterer Schriftsteller studiert und benutzt hat, gibt Cap. 20, 14 ff. eine Verwünschung seiner Geburt, die sich in einzelnen Ausdrücken und ganzen Gedanken mit dem dritten Capitel des 'Ijjob berührt. Bei dem schriftstellerischen Charakter des Jeremias kann es keinem Zweifel unterworfen sein, dass dieser Fluch über sein eigenes Leben entstanden ist in Erinnerung des gleichen Fluches bei 'Ijjob; also hat auch Jeremias das Gedicht gekannt und wir müssen seine Abfassung vor das Jahr 620 setzen. Von neuern Exegeten ist nun auf ältern Vorgang hin, nachdem man den Gedanken, das Buch sei von einem vormosaischen Verfasser oder gar von Moses selbst geschrieben, den noch Michaelis hegte, füglich bei Seite gelegt hat, als besonders empfehlenswerthe Meinung aufgestellt, das Buch sei unter Salomo geschrieben, und man kann sagen, die Meinung des salomonischen Ursprungs unsres Buches sei zur Zeit geradezu die orthodoxe. Sie wird namentlich vertreten von Schlottmann und von Delitzsch. Allein das Buch selbst schliesst diese Meinung aus. Es findet sich unleugbar Cap. 15, 18 u. 19 eine Hindeutung darauf, dass das religiöse Bewusstsein des Volkes kurz bevor das Buch geschrieben worden ist, einer Veränderung unterlegen habe. 'Eliphaz sagt, 'Ijjob neige sich den Meinungen der Neuerer zu, er möge sich aber an die Lehre der Väter halten, zu deren Zeiten noch kein Fremder durch das Land gegangen sei, wobei natürlich der ergänzende Gedanke ist, dass durch fremde Einflüsse der Grundstock der hebräischen Ueberzeugung verletzt sei. Sehen wir uns nun in dem geschichtlichen Verlaufe um, so ist dieses Dictum in den salomonischen Zeiten, denen eine davidische vorangieng, unbegreiflich, und ernsthaft begreiflich wird es erst im achten Jahrhundert. Jene kleinen Kämpfe der ersten Königszeit mit den Nachbarvölkern, wie Edom, Moab, Damaskus, waren ganz gewöhnliche Ereignisse, die kaum eine solche Veränderung hätten hervorrufen können; sie dienten vielmehr dazu, das nationale und damit das religiöse Bewusstsein der Juden zu schärfen. Erst mit der assyrischen Invasion, die 760 begann und die ein einigermassen

dauerndes Abhängigkeitsverhältniss von Israel und Juda begründete, wird es begreiflich, wie gesagt werden kann, das Bewusstsein der Juden sei durch fremde Kinflüsse alteriert worden. Sonach gewinnen wir als Grenzen der Abfassungszeit unsres Buches das Jahr 760—620. 'Eliphaz datiert aber die religiösen Veränderungen aus seiner eignen Gegenwart, denn die vorangehende Generation enthielt noch die weisen Männer, die ihre Lehre ihm mitgetheilt, folglich werden wir besser thun, die Abfassungszeit gegen 760 hinaufzurücken, als gegen 620 herabzudrücken; und wenn nun die eigentlich tiefgreifenden Invasionen erst seit 730 durch Sahnanassar angefangen haben, so wird man, da dies die Zeit der Väter war, von der 'Eliphaz spricht, mit grosser Wahrscheinlichkeit die Abfassung des Buches um das Jahr 700 zu setzen haben 1).

Mit der Zahl 700 v. Chr. haben wir eine Basis gewonnen, vermittelst deren wir noch ein weiteres Buch chronologisch fixieren können, nämlich die Einleitung n die Sprüche Salomo's. In der ganzen Rede über die Weisheit, die das Buch 'Ijjob enthält, bemerkt man bei genauerer Betrachtung eine versteckte Polemik gegen die Lehre über die Weisheit, welche die Sprüche Salomo's enthalten. In den Sprüchen wird die Weisheit als eine personificierte Macht dargestellt, und zwar zunächst nur poetisch personificiert, welche auf den Gassen und Strassen ihre Stimme ertönen lässt. um den Thoren ihren Geist mitzutheilen. Aber die Thoren folgen ihr nicht, und so wird die Weisheit der Thoren lachen, wenn diese sie in der Noth anrufen. Wenn aber der Mensch ernsthaft nach ihr strebt und sie mehr als Gold und Schätze sucht, dann wird er auch das Wesen der Religion erkennen und Gott richtig wahrzunehmen und zu verstehen im Stande sein. Während die Weisheit hier personificiert ist, erscheint sie anderseits doch wieder wesentlich als eine göttliche Eigenschaft in den Sprüchen; so hat Gott in Weisheit die Erde geschaffen, 8, 19; sie ist ein den Menschen von Gott verliehenes Geschenk, 2, 6. Es gehen hier die Vorstelungen von der personificierten Weisheit und von der als göttliche Eigenschaft seienden Weisheit neben einander her, und so ereignet

<sup>1)</sup> Mit den angeblichen Aramaismen, die dagegen zeugen sollen, kann man nicht vorsichtig genug umgehen, zeigt doch sogar die Mesastele die Pluralendung in in Zeile 8 und die Dualendung an in Zeile 20.

es sich, dass hier Gott Prädicate beigelegt werden, die andererseits die Weisheit erhält, und umgekehrt, so dass in den Sprüchen 1-9 Jahwe und die Weisheit oft im Wechsel genannt werden. wesentlichen Eigenschaften dieser göttlichen Weisheit sind nun folgende: Ihr Werth ist unschätzbar, köstlicher als Silber, Gold, Perlen und jeglicher Besitz; sie ist ein Lebensbaum für ihre Anhänger, gerade wie es sonst von Jahwe heisst: "Ehre ihn mehr als dein Vermögen, mehr als die Erstlinge deines Ertrages." Die Weisheit führt sicher auf den Weg des Lebens, sie ist für das Fleisch Heilung, 4, 22, wie an anderen Stellen das Vertrauen des Menschen auf Gott Heilung für seinen Leib und Erquickung für seine Gebeine ist, denn Gott schützt vor dem plötzlichen Schrecken und vor dem Rasen des Freylers. Zwischen diese allgemeine und theoretische Bestimmung werden nun eine Anzahl einzelner Lehren, nach unserer Anschauung freilich etwas wüst, hier eingestreut; so anvertrautes Gut nicht seinem Besitzer vorzuenthalten, wider den Nächsten nichts Böses zu ersinnen, nicht ohne Grund Processe zu machen und das Glück der Frevler nicht zu beneiden. Hieran schliesst sich die Warnung vor dem Umgange mit fremden Weibern und die Empfehlung der ehelichen Treue, die Gott segnet. Ausserdem sind sogar zwei einfache Klugheitsregeln gegeben, 6, 3, nicht für Andere Bürgschaft zu leisten und fleissig zu sein. Aber wiederum lenkt der Verfasser auf den Ehebruch hin, der zum schlechten Ende führt, denn Eifersucht ist ein Grimm für den Mann, und am Tage seiner Rache schont er nichts. Endlich wird die Weisheit noch einmal hier selbstredend eingeführt; sie wohnt bei der Klugheit und hat die Erkenntniss tiefer Pläne gefunden; sie besitzt Verstand und Kraft, Könige regieren durch sie, und nur durch sie richten die Richter in Gerechtigkeit. Aber mehr noch, Jahwe hat die Weisheit als Erstling seines Weges begründet vor allen seinen Werken von Ewigkeit her. Sie war gegenwärtig bei der Schöpfung, sie diente als Werkmeisterin bei dem Bau der Welt, sie war Gottes Freude Tag um Tag, sie spielte vor ihm alle Zeit wie ein fröhliches Kind und hatte ihr Ergötzen an den Menschenkindern. So ist denn der Tisch der Weisheit gedeckt, sie ladet die Menschen ein, ihr Brot und ihren Wein zu geniessen, denn sie lässt sich gern finden und leitet den Weg zum Leben.

Dasjenige, was 'Ijjob von der Weisheit sagt, steht hierzu in

strictem Gegensatze, und da sich anderseits selbst die Ausdrücke berühren, wie denn auch sonst zwischen 'Ijjob und den Sprüchen vielfach sprachliche Berührungspunkte nachgewiesen sind, so ist der Schluss unabweisbar, dass 'Ijjob schweigend gegen die Weisheitslehre polemisiere. 'Ijjob erklärt, Gold und Schätze lassen sich finden, die Weisheit lässt sich nicht finden, sie ist verborgen vor den Augen alles Lebendigen; wir haben nur ein Gerücht über sie gehört, doch Jahwe allein kennt ihren Weg und weiss ihre Stätte. Ist nicht hier sichtlich ein grosser Unterschied zwischen der Weisheit, die 'Ijjob sich gestaltet und zwischen der der Sprüche, welche auf den Strassen und Gassen redet, sich Jedem anbietet, die Alle auf dem rechten Wege zu erhalten verspricht, und die Heilung für den Leib und Erquickung für die Gebeine verheisst? Nach den Sprüchen sollte den auf Gott Vertrauenden kein Schrecken treffen: 'Ijjob war dies in hohem Masse, und dennoch überfiel ihn plötzlicher Schrecken, und die Weisheit, deren erster Ertrag die Furcht Gottes sein soll, sie war für ihn trotz der Gottesfurcht keine Heilung und trotz seiner Gerechtigkeit keine Erquickung. Was half es also dem 'Ijjob, wenn gesagt wurde: erwirb die Weisheit, erwirb Verstand, verlass sie nicht, sie wird dich belehren, liebe sie, sie wird dich erretten; wenn du auf ihren Wegen gehst, so wird dein Schritt nicht gefährdet werden. Die Weisheit, die überall sein soll und Alles zum Guten leiten, das heisst die dem Menschen von Gott verliehene Weisheit, Sprüche 2, 6, die ist nach 'Ijjob's Anschauung nirgends vorhanden und ihre Wirksamkeit wird nirgends gespürt. 'Ijjob kennt nur die eine Weisheit, die praktische, nämlich Gottesfurcht zu üben und vor dem Bösen zu weichen. Dass 'Ijjob diese Weisheit besass, das zeigt der Anfang des Buches, dass diese aber nicht das gewährte, was die Sprüche von ihr zu erwarten berechtigen, das lehrt den 'Ijjob sein Geschick. Die Sprüche sind von dem Dogma der Vergeltungslehre, dass die Tugend das Glück zusichere, gar nicht gelöst, sondern der volksthümlichen Weisheit ist nur eine metaphysische Speculation über die Weisheit selbst, natürlich aus anderer Feder, vorausgeschickt, und diese Vorrede wurzelt in jener alten Lehre und bringt sie nur philosophisch umgestaltet wieder, indem sie statt der Gerechtigkeit Weisheit setzt, welche die Gerechtigkeit in ihrem Gefolge hat.

Das Dasein von Spr. 1-9 ist hiernach für das Buch 'Ijjob vor-

auszusetzen; der Verfasser des letzteren kannte diese Schrift und nimmt auf sie eine gegensätzliche Beziehung. Zwar sagen auch die Sprüche: Sei nicht in deinen Augen weise, fürchte Gott und meide das Böse, immer aber schieben sie die Weisheit als etwas von der Gerechtigkeit getrenntes Höheres ein. Die Sprüche lehren: Die ewige Weisheit führt den Menschen zur Gerechtigkeit: nur der Anfang der Weisheit ist die gewöhnliche moralische Rechtschaffenheit 1), 'Ijjob aber sagt: die moralische Rechtschaffenheit ist die wahre Weisheit selbst. Die Sprüche lassen von der Weisheit unendlich viel erwarten, 'Ijjob aber ist resigniert, er verzichtet auf dies und ist zufrieden mit einem frommen Wandel. Gott allein besitzt die Weisheit, und die einzige Aufgabe des Menschen ist es, gottesfürchtig zu sein, wobei aber die Weisheit keine Grundlage für die Gottesfurcht ist, sondern vielmehr umgekehrt, wo die Gottesfurcht erst da sein muss, um die Weisheit zu gewinnen. Das Wechselverhältniss zwischen 'Ijjob 28 und Sprüche 8 u. 9 ist aber nicht nur durch diese innern Gründe zu erhärten, sondern es sind auch äusserlich einfach sprachliche Beweise schon oft genug aufgezählt, die den Zusammenhang erhärten. So steht die Weisheit und die Einsicht hier und dort im Parallelismus; so ist die Weisheit mit Gold, Silber, Perlen u. s. w. verglichen, wobei 'Ijjob 28, 15 viel gezierter als die Sprüche 3, 14, also auch später als die Sprüche ist. Und da auch abgesehen hiervon weitere sprachliche Analogieen zwischen beiden Büchern walten, was sich namentlich aus dem Worte für Wesen אושיה ergibt, so kann man ohne Zweifel die Einleitung der Sprüche und damit die Speculation über die Weisheit in das achte Jahrhundert setzen, da 'Ijjob um das Jahr 700 einen vollständigen Beweis für ihr Dasein liefert, zugleich aber auch zeigt, wie sehr das Buch 'Ijjob gegen Alles, was in der israelitischen

## **XLVI**

Religionsentwickelung herkömmlich war, zur Opposition gedrängt wurde.

In schönster Weise harmoniert mit diesen aus innern Gründen gewonnenen Resultaten das werthvolle geschichtliche Zeugniss Spr. 25, 1, nach welchem Hizkia, der Zeitgenosse des Dichters des 'Ijjob, seine Gelehrten mit einer Sammlung der salomonischen Sprüche beauftragte. Es beweist, dass sich jene Zeit mit den Lehren der ältern Gnomik beschäftigte, und dass Spr. 10—24 damals schon bekannt waren; Spr. 1—9 war ebenso vorhanden, nur das bleibt fraglich, ob letzteres Stück schon als Einleitung vor die ganze Sammlung gesetzt war, oder selbständig existierte. Gegen diese Lehren trat der Verfasser des 'Ijjob mit seinem Werke auf, aus dessen hoher Vollendung wir einen Schluss machen dürfen auf die Höhe des geistigen Lebens jener Zeit, von deren Erzeugnissen uns durch die Ungunst der folgenden Periode sicherlich weit mehr verloren gegangen, als erhalten worden ist.

Um dem Leser, welchen die nachfolgende Bearbeitung des Lijoh auf den ersten Blick seltsam genug anmuthen wird, auseinanderzusetzen, was ich damit beabsichtige, wird es am einfachsten sein, ihm mitzutheilen, wie ich dazu gekommen bin, sie zu unternehmen.

Von jeher hatte mich das Buch 'Lijob mehr angezogen, als die übrigen Theile des alten Testamentes, sowohl um des darin behandelten Problems, als auch um seiner Form willen, denn es ist das einzige wirklich architektonische Kunstwerk der hebräischen, ja der ganzen semitischen Literatur. Aber der Zugang zum Heiligthum war mir wie allen Andern mit Gräben und Blöcken aller Art verlegt, und wie oft ich auch den Anlauf nahm, auf denselben Wegen über die Hindernisse hinwegzukommen, auf denen sie schon Mancher vor mir ohne Anstand passiert hatte, ich stiess mich doch immer wieder allzu sehr, um es weiter auf diese Art zu versuchen. So schlug ich denn einen anderen Weg ein, den zu wandern es freilich Mühe und innere Kämpfe kostete, weil ich mich von einer althergebrachten Gewohnheit mit Consequenz freimachen musste, und mir natürlich selbst sagte, dass ich zunächst der Tadler viel, Freunde aber vielleicht gar nicht auf diese Weise gewinnen würde. Indessen berufe ich mich auf das Resultat, man vergleiche die ältern Uebersetzungen des 'Ijjob mit der hier vorgelegten, ich überlasse das Urtheil der Zeit. - Wie ich meinen Weg gewählt habe, das mögen die folgenden Betrachtungen zeigen, die zunächst an einzelne Stellen angelehnt und zugleich zu lehren bestimmt sind, in welcher Art die kritischen Anmerkungen zum Text aufgefasst sein wollen.

1.

Man deutet in der Einleitung unseres Buches durch Valetgeben, verabschieden, aufhündigen, mit Berufung auf Gen. 47, 10; 1 Kg. 8, 66, aber an beiden Stellen ist es völlig unnütz, von der gewöhnlichen und einzigen Bedeutung des Wortes segnen abzuweichen 1). Gesetzt indessen, man liesse diese Deutung gelten und vindicierte dem Worte den fraglichen Sinn, dann hat man genug gethan, es ist dann zu übersetzen: Vielleicht haben meine Söhne Gott aufgekündigt u. s. w., was nach Delitzsch's Ansicht auch 2, 9 den einzig richtigen Sinn ergeben soll. Die Ausleger scheinen aber ihrem beunruhigten Gewissen damit keineswegs genug gethan zu haben, denn jeder erwähnt, segnen werde euphemistisch für fluchen gesagt, wofür man sich auf 1 Kg. 21, 10; Ps. 10, 3 beruft. Man nennt solche Begriffsumdrehung dann eine antiphrastische Euphemie und beruhigt sich mit diesem griechischen Kunstausdrucke, welcher doch zur Aufhellung des räthselhaften Verhältnisses rein gar nichts beiträgt. Wegen 2, 9 wird zwar von den beiden neusten Erklärern die Bedeutung fluchen abgelehnt, allein wenn sich ein Uebersetzer Gesenius-Roediger Gr. § 130, 2 zu Nutze macht, so dürfte sich auch 2, 9 ein recht passender Sinn mit dem Fluchen ergeben, das Weib räth dann dem Manne, Gott zu fluchen, damit er sterbe und sein Leiden ein Ende finde, denn die Hölle fürchtet das Weib nicht; die zwei Imperative drücken hier die Realconsequenz aus. Da ich nun letztere Auffassung für die allein richtige halte, mich also nicht dazu verstehen kann, zu glauben, dass בַּרֶּדְ verabschieden heisst, ebenso wenig wie im Deutschen sich verneigen oder sich umarmen jemals segnen bedeutet, obgleich man sich beim Abschiede umarmt und etwa einen frommen Wunsch ausspricht, so bin ich in die üble Nothwendigkeit versetzt, an eine antiphrastische Euphemie zu glauben, von der mir's doch eher scheint, dass sie in das grosse Gebiet des Slang gehört, als ernsthafter und namentlich

<sup>1)</sup> Gen. 47, 10 ist diese Deutung sogar direct falsch. Jacob kann den Pharao nicht verabschieden und entlassen, er muss vielmehr von ihm entlassen werden, da er ihm gegenüber nichts als ein armer Fremdling ist, dem man um seines Sohnes willen eine Aufmerksamkeit erweist.

#### XLIX

poetischer Rede eignet. Indessen sie liegt nun einmal vor, was ist davon zu halten?

Glücklicher Weise belehrt uns ausser Ps. 10, 3, wo neben dem Segnen das Fluchen steht, und ausser 1 Kg. 21, 10, wo das Abschiedgeben für den König nicht passt, sondern nur das Fluchen, wo also irgend eine Absonderlichkeit vorliegen muss, auch schon Geiger, Urschrift und Uebersetzung S. 267 f. darüber, was es mit diesen Euphemieen auf sich hat. Wir haben es hier mit Correcturen zu thun, welche vorsichtige Redactoren dem heiligen Texte angedeihen liessen, um harmlosen Lesern keinen Anstoss darin zu lassen, denn dass ein Dichter, der Probleme von der Tiefe des 'Ijjobproblems zu behandeln versucht, an einem Wort so läppischen Anstoss sollte genommen haben, dass er das Gegentheil von dem schrieb, was er meinte, ist eine innere Unmöglichkeit 1).

Was hat nun aber in einem solchen Falle der Ausleger zu thun? Er kann die sinnlose Textänderung überhaupt nicht mehr auslegen, vielmehr der Zwang der Umstände drängt ihn zu fragen, was stand ursprünglich an der Stelle des verkehrten Wortes? Der Ausleger, der den Gedanken des Textes reproducieren soll, wird wider Willen, da der Text gedankenlos ist, zum Kritiker, dessen Aufgabe es ist, in diesem Falle zu fragen, welcher Gedanke nothwendig an diese Stelle gehöre. Zunächst lernen wir aus diesem Falle, dass das Object unsrer Auslegung nicht so vorliegt, wie es aus dem Schreibrohr seines Urhebers hervorgegangen ist, sondern dass es überarbeitet, recensiert ist. Andre Beispiele von Aenderungen aus dogmatischen oder ähnlichen Rücksichten findet der Leser 9, 33; 14, 10; 17, 8; 21, 16, 30; 24, 1 u. a., was aus den Anmerkungen zum Texte zu erkennen ist. Dass solche Recension statt gefunden hat, ist eine so unleugbare Thatsache, dass einer der neuen Ausleger zu 7, 20 anmerkt: "לי, was wir gegenwärtig lesen ist nur correctio scribarum für עליך, was man als an Blas-

<sup>1)</sup> Wenn ich für ברך immer קלל eingesetzt habe, so ist damit nicht behauptet, dass der Dichter קלל schrieb, er mag auch נאץ oder Aehnliches gesagt haben, nur ברך muss auf alle Fälle getilgt werden.

phemie anstreifend tilgte": - aber trotz dieses unumwundnen Zugeständnisses, dass solche Rücksichten bei der Constituierung unsres Textes gewaltet haben, wird daraus für andre Stellen nicht die geringste Consequenz gezogen, sondern unter der in ihrer Harmlosigkeit geradezu naiven Voraussetzung, es sei Alles in bester Ordnung, unbesehen Alles interpretiert. Ja, in der angezognen Stelle fährt der Ausleger fort: "Diese Lesart würde ich trotz jener Ueberlieferung (dass sie correctio scribarum sei) nicht für die ursprüngliche halten, wenn sie nicht durch die LXX bestätigt würde." Aber warum das? Hier steht ja Ueberlieferung gegen Ueberlieferung, und wenn Ueberlieferung einmal das Palladium des Rechten ist, dann hätte man doch hier freie Wahl. Wäre zufällig auch in die Sept. diese Schreibercorrectur eingedrungen, dann könnte sich der genannte Erklärer eventuell bereit finden, auch das eingestandner Massen sinnlose עלי zu deuten 1). Ich meinerseits lege hierbei darauf Werth, dass der Sept. ein entscheidendes Wort vergönnt ist, es wird dies später nützlich werden. Welche Unannehmlichkeiten ein solches Redactorenkunststück dem Ausleger gelegentlich bereiten kann, das mag man in den Commentaren zu 21, 30 beobachten, wo sich z. B. Dillmann in den verschiedensten Windungen abmüht. In dieser Stelle ist die Negation gestrichen, und so der Sinn in sein Gegentheil verkehrt und der Zusammenhang durchbrochen. Auch erklärt sich diese Textbehandlung vollständig aus der atomistischen Art, in der das Alterthum die Texte betrachtete, das einzelne Gesetze oder fromme Sprüche verlangte, wobei natürlich jeder einzelne Satz correct sein musste, das aber keineswegs den ganzen Zusammenhang in's Auge fasste 2).

Nehmen wir hierzu die historischen Nachrichten über Aenderungen, die mit den Texten vorgenommen sind, und die unter allen Umständen in den Notizen vom Tiggun sopherim 3) liegen, mag man

1) Wie kann man so principlos sein, die Auslegung von sol-

chen Zufälligkeiten abhängig zu machen!!

3) Vgl. neuerdings noch A. Wedell in der Dissertation: De emendationibus a Sopherim in libris sacris V. T. propositis.

<sup>2)</sup> Die atomistische Textauffassung ist für Halacha und Haggada gleich charakteristisch, Beachtung des Zusammenhanges in unserm Sinne ist auch aus der Regel בבר הלמר מענינו nicht abzuleiten. Frankel, Paläst. u. alexandr. Schriftausleg. S. 13. 22. Noch Raschi ist ganz atomistisch.

übrigens über die einzelnen aufgeführten Stellen urtheilen, wie man will, so wird man vom Ausleger fordern müssen, dass er stets daran denkt, dass er es möglicher Weise mit einer corrigierten und dann im Zusammenhange verkehrten Stelle zu thun hat. Ist nun von der in thesi wohl bei der Mehrzahl der Ausleger zugestandnen Thatsache, dass die Redactoren der alttestamentlichen Texte ihre Vorlagen eben redigiert, d. h. nach den für sie gültigen kritischen Gesichtspunkten verändert haben, für das Buch 'Ijjob bisher irgend welcher Gebrauch gemacht, der des Namens werth wäre? Die Antwort ertheilen dem Leser viele der Anmerkungen.

2.

Die Redactoren haben also an ihrem Texte gearbeitet, aber wie war ihre Vorlage beschaffen? Lassen wir zunächst einmal die allerdings richtige Ansicht von der ausserordentlich guten Textüberlieferung auf sich beruhen, der Begriff guter Ueberlieferung ist ja relativ, und die vollständige Frage nicht die, ob man gut überliefert hat, sondern ob das, was man überlieferte, noch im guten Zustande war, als die ältesten Ueberlieferer ihre Thätigkeit begannen. Gemeinhin macht man den mit Nichts zu rechtfertigenden Schluss, weil die uns bekannte Ueberlieferung treu ist, könne auch der uns unbekannte Theil der Ueberlieferungskette nirgend einen Riss haben oder vom Roste angefressen sein. Ueber den Werth dieser jüngern speciell masorethischen Ueberlieferung wird es bei dem Urtheil de Rossi's bleiben, der sich so ausspricht Var. lect. I. P. X: Quamquam Judaei labefactatam sacri codicis conditionem a Masorethis pristino decori restitutam praedicent, non videntur tamen corticem et orthographiam excessisse, nec curasse ut textum emendarent, varias omnes antiquiorum codicum graviores praesertim lectiones colligerent, in dubiis quaenam verior esset quaererent, .... sed tantummodo ut textum qualem acceperant, ejusque libros sectiones versus verba recenserent et conservarent aut ad marginem ablegarent, quae ipsis videbantur corrigenda. Hinc recte eorum critica yo sepes legis dicitur, non emendatio 1). Mit einem Worte,

Was dann speciell den Zustand unsrer Texte der Masora selbst betrifft, so erklärt Buxtorf: Tanta successu temporis pro

die jüngepe, uns controllierbare Tradition hat nichts verdorben, und das ist ein ganz ausserordentliches Verdienst, welches man nur dadurch nicht verringern sollte, dass man daraus schliesst, in der ältern Zeit sei ebenfalls nichts verdorben worden 1). Genauer stellt sich die Sache so, wie sie De Lagarde definiert hat, alle gegenwärtigen Handschriften und Ausgaben des alten Testamentes sind Copieen einer Mutterhandschrift, die darin mit allen ihren Aeusserlichkeiten (Puncta extraordinaria, grosse, kleine schwebende Buchstaben, Zwischenräume zwischen den einzelnen Buchstaben u. s. w.) genau wiedergegeben ist 2).

Die Güte unseres Textes hängt also ab von der Güte der Vorlagen, aus denen diese Mutterhandschrift abgeleitet ist, und diese war verschieden. Die Genesis z. B. ist weit besser überliefert, als die Bücher Samuels, und es lässt sich daher ein allgemeines Urtheil gar nicht fällen, sondern es kommt auf die Untersuchung des einzelnen Buches an, dessen literarische Vorgeschichte, ehe es in den

arbitria aut oscitantia aut genio liberariorum nata est mutationum, additionum, diminutionum, transpositionum copia ut Augiae stabulum tibi invenisse videri possis, cui repurgando nec Hercules sufficeret. Houbigant bemerkt mit Recht, dass die Methode der Masorethen, den Text zu schützen, eine verfehlte war, eine Concordanz wäre besser gewesen, denn sie ist zum Controllieren eines Textes leicht brauchbar, masorethische Angaben aber schwer zu verificieren.

1) Dass unsre recipierten Texte übrigens auch nicht einmal die Handschriften, die ihrerseits wiederum differieren, getreu ausdrücken und ausdrücken können, ist eine bekannte Thatsache. Annon satentur omnes critici sonlem hodiernarum editionum vel vulgati textus esse Biblia Veneta R. Jacobi Chajim an. 1525 (1526), hanc ausem editionem mendosam esse, ex mendoso codice haustam, insignia ac manisestissima in sacrum textum et seculas omnes vel sere omnes editiones menda invexisse, ac lectiones nulla codicum auctoritate sirmatas. De Rossi l. l. XII. Auch die venetianische grosse Ausgabe von 1518 wird wegen ihrer Mängel von Elias Levita hart mitgenommen, während die Vorrede dieser Ausgabe selbst über die völlig verdorbnen Handschriften klagt, bei denen nichts vergeblicher gesucht werde als "verus et nativus candor", bis Daniel Bombergus eine kritische Ausgabe "rem perdissiciem nec ob id ab aliis hactenus tentatam", unternommen habe. Le Long, Bibl. sacr. Leipzig 1709. P. 100.

2) Vgl. De Lagarde, Anmerkungen zur griech. Uebersetzung der Proverbien S. 1. Handschriften des gegenwärtigen Textes zu vergleichen, führt daher nur auf den Urcodex, nicht auf prima

manus.

Canon und später dann in die Mutterhandschrift kam, je nach seinem Alter, der Häufigkeit seiner Abschriften u. a., eine sehr verschiedene nicht nur gewesen sein kann, sondern gewesen sein muss. Je häufiger und handwerksmässiger Bücher abgeschriebeu wurden, um so schlechter wurde bekanntlich ihr Text, Texte für Privatpersonen werden weniger überwacht, als die für öffentliche Institute, z. B. Synagogen, es lässt sich daher a priori für wahrscheinlich annehmen, dass ein Liederbuch wie die Psalmen schlechter überliefert ist, als ein öffentliche Auctorität beanspruchender Pentateuch 1) und ein nur wenig Lesern verständlicher und interessanter 'Ijjob 2). Wir können daher hier nicht im Allgemeinen von und über Textüberlieferung reden, sondern nur von der des Buches 'Ijjob, und da liegen Indicien vor, welche zu weitergehenden Schlüssen vollkommen berechtigen.

Cap. 27, 18 sagt der recipierte Text: Der Frevler baut sein Haus wie die Motte. Bauen Kleidermotten Häuser? Die Zoologen sagen nein, und da diese Thierchen die Kunst schwerlich verlernt haben werden, so haben sie dieselbe auch in 'Ijjob's Zeit nicht besessen, der Text enthält einen Nonsens, den ein Dichter, der die Natur kannte, nicht gesagt haben kann. Es ist nun nicht gerade schwer zu sehen, dass hier statt der Motte die Spinne nothwendig ist, auch wenn man 8, 14 nicht im Gedächtniss hat; und wirklich bietet die Septuaginta doänen nothwendig ist, was auch sonst für which gesetzt wird. Hier liegt auf der Hand, dass in Septuaginta δοπερ σητες και δοπερ dράχνη die zwei ersten Worte aus einer der in der Hexapla vereinten und zwar jüngern Uebersetzung stammen, nach deren Einfügung das και zugesetzt werden musste, so dass jetzt zwei Les-

<sup>1)</sup> Frankel Vorstudien beweist dies unwillkürlich S. 216: Im Pentateuch stimmen die LXX bis auf sehr wenige zweifelhafte Stellen ganz mit der masorethischen Wortabtheilung überein: durch das häufigere Studium des Pentateuch war die Reception über die Wortabtheilung allgemein verbreitet und gekaunt

Wortabtheilung allgemein verbreitet und gekaunt.

2) Wie wenig die spätern Juden den 'Ijjob verstanden, sieht man nicht nur aus den jüngern Commentarien, sondern schon aus Hieronymus' Angabe, er habe das aalgleiche Buch auch nach der Unterweisung seines Rabbinen nicht besser verstanden als zuvor. Sollte man das so schwierige Buch, ehe es canonisch war, so oft abgeschrieben haben?

arten ausgedrückt sind, deren bessere, auch noch in dem Codex vorhandene, aus dem die Peschita stammt, בית עכביש war, wofür wir jetzt שיח lesen. Letzteres ist die jüngere Lesart, entstanden durch Zusammennehmen von zwei Consonanten, die durch zwei oder drei andre im Codex, nach dem unsre Recepta gearbeitet ist, auf irgend eine Weise unleserlich gewordene getrennt waren (שביש = עכביש ) י).

Ein ähnlicher Fall liegt 13, 8 vor. Es heisst nach dem recipierten Texte;

So hört denn meine Rüge an,

Und merkt auf meiner Lippen Streit.

Bei einiger Aufmerksamkeit auf den Parallelismus fühlt man das Unbefriedigende dieser Wendung, den Lippen entspricht nichts, und doch sollte ihnen Mund oder Zunge gegenüberstehen. Wirklich hat Septuaginta ἔλεγχον τοῦ στόματός μου = 'Δοικοί, woraus, nachdem das Δ verwischt war, die recipierte Lesart πιστημα entstanden ist, welche rhetorisch stets anstössig bleibt.

Wir lernen aus diesen Beispielen:

- 1) dass unser Text aus einem Codex geflossen ist, in dem einzelne Consonanten nicht leserlich oder aber ausgefallen waren, mit einem Wort, in dem sich Lücken vorfanden.
- 2) dass die Abschreiber oder Diaskeuasten, ohne diese Lücken zu beachten, die ursprünglich getrennten und nicht zusammengehörigen Consonanten neben einander stellten, so dass sie jetzt ein Wort ausmachten, woraus
- für die Leser und später für die Punctatoren, denen keine kritischen Hülfsmittel und keine kritische

<sup>1)</sup> Es scheint mir nicht unwahrscheinlich, dass auch Ps. 140, 3 עכשוב nur für עכביש verschrieben ist, denn obwohl uns das Spinnengift seltsam anmuthet, so haben doch die Araber wenigstens daran geglaubt. Damiri erzählt s. v. sankabut eine Geschichte, nach der einer Frau bei der Geburt vorausgesagt ist, dass sie durch eine Spinne sterben werde. Die Erzählung schliesst damit, dass die Frau mit ihrer grossen Zehe die Spinne zerdrückt, dass dabei aber ihr Gift (sammuhu) zwischen Nagel und Fleisch der Frau eindringt, worauf der Fuss schwarz wurde und sie starb.

Kunst') zur Seite standen, sich die Nothwendigkeit ergab, durch die Vocalisation dem so verunstalteten Texte einen Sinn abzugewinnen.

Hingegen erinnere ich mich nicht, bei den neueren Auslegern des 'Ijjob die Erwägung gefunden zu haben, ob der Text nicht irgend wo verstümmelt sei, er gilt für intact. Was das für die Analyse des Strophenbaus besagen will, werden wir bald sehen. Beispiele dieser Art, ohne Beachtung der Lücken das nicht unmittelbar Zusammengehörige neben einander zu stellen, finden sich 24, 5, 12; 30, 3, 4, und zu welchen Inconvenienzen der Auslegung dies führen muss, ist von selbst einleuchtend.

Um indessen auch aus andern Büchern noch zu belegen, dass sowohl Lücken als auch falsche Zusammenrückungen dieser Art vorliegen, führe ich an Ps. 53, 6 u. 14, 5.

53, 6 שם פחרו פחר לא היה פחר כי אלהים פור צריק עצ≣≣ת ברר עצ≣≣ת ... ... ני אלהים ברר עצ 53, 6 חנד עני 14, 5.

Hier ist durch Homoioteleuton in Ps. 14 das durch Punkte Angedeutete ausgefallen, aus מצמות ist durch Zusammenrückung מצה geworden, das echte ברך in ברך verwandelt, zu dem dann, als es für ברוֹך gelesen wurde, das lahme Interpretament צריק hinzugesetzt ist, um dem Sinne, der nicht vorhanden ist, aufzuhelfen. Dass endlich 7 mit y vertauscht ist, merken wir an als Parallele zu הלים und יעללים 'Ijjob 24, 122'). Die alten Schreiber rückten ungeniert Alles neben einander, und Ausleger interpretieren das ganz ebenso ungeniert, etwa mit der geistreichen Bemerkung, der Dichter habe zwei Redactionen seines Gedichtes herausgegeben:

<sup>1)</sup> Die kritische Befähigung solcher Diaskeuasten mag man daraus ersehen, dass der Samaritaner den Pichol der Genesis in einen Pumkol verwandelt, da er יש glaubt durch שום wiedergeben zu müssen; אוו Nilschilf giebt er שום d. h. er weiss, dass אוו Bruder heisst und setzt dafür הולים, das naus dem ihm unbekannten Nilschaft der heiser der beite der beite der beite setzt darüber eine setzt der beite der bei ten Ynk darf aber nicht fortbleiben, also setzt er es auch noch hin. Vgl. Sam. Gen. 41, 2; 21, 22. Womit kann man aber beweisen, dass im jüdischen Texte nicht ähnliche kindische Missgriffe stecken? Ausser durch ein Vorurtheil durch gar nichts.
2) Dass auch in arabischen Handschriften Ajin und Het oft

vertauscht werden, bemerkt Wright, Opusc. arab. P. IX.

Ausfall durch fälschlich nicht ausgeführte Dittographie 1) zeigt sich 2 Sam. 22, 25 כבר ידי statt כבר ידי, wie diesmal Ps. 18, 25 erhalten hat, Ausfall mit dann folgender Vertauschung von ש und מ, die sich nur aus der althebräischen Schrift erklärt, in der der Text vor dem Exile geschrieben war, woraus sich weiter eine Vertauschung von ש und ש entwickelte, liegt vor 1 Sam. 9, 25.

ויררו מהכמה העיר וידבר עשם שאול Recipierter Text ויררו מהכמה העיר וירבר ערש שאול Verbesserter Text על הגג וישכמו Recipierter Text על הגג וישכבו

Dass ferner auch Umstellungen von Consonanten vorkommen, wie sie einem mechanisch abmalenden Schreiber nur gar zu leicht zustossen können, möge neben ארחות statt אחרית 'Ijj. 8, 13 noch מכמו 2 Chr. 5, 8 neben יסכו 1 Kg. 8, 7 belegen.

Endlich dass Lücken im Texte sind, geht ausser den oben aufgewiesenen, die heute durch Zusammenrücken verhült sind, auch aus 1 Sam. 13, 1 hervor, und somit dürfte sich im Princip wohl kein überlegter Exeget dagegen verschliessen, dass es gelegentlich nothwendig erscheinen kann, Lücken anzunehmen. Ich habe im 'Ijjobtexte von dieser Lückentheorie wiederholt Gebrauch gemacht. Die Lücken sind im Hebräischen durch Punkte angedeutet, in der Uebersetzung ist in die Lücken etwas dem Zusammenhange Ange-

<sup>1)</sup> Ich gebrauche das Wort, weil ¬ und ¬ so gut wie gleich waren.

<sup>2)</sup> Zu רבר ערש vgl. Spr. 7, 16. Die Sept. hat auch hier das Richtige, aber das ירש erkannte sie und danach auch Thenius nicht. Zur Sache übrigens und dazu, dass es nicht unter der Würde eines heiligen Mannes wie Samuel war, das Lager selbst zu bereiten, weshalb Thenius wohl die Auffassung "man bereitete es" wählte, vgl. den parallelen Fall Ibn Batuta I. S. 51 f.

messnes eingesetzt worden, um es der ästhetischen Empfindung nahe zu legen, dass wirklich etwas fehlt.

Umstellung ganzer Stichen ist hingegen nur selten angenommen, z. B. 14, 1, und für die Umstellung von 3, 23 bemerke ich noch, dass sie mir darum nothwendig erscheint, weil אחה שכת בעדו 1, 10 schülzen bedeutet, und dieselbe Wendung 3, 23 bedrängen, einengen besagen müsste, wie auch die Ausleger annehmen, wenn die zwei Stichen nicht in der von mir befolgten Art umgestellt werden. Da nun 3, 23 fühlbar auf 1, 10 zurückweist, folglich gleichen Sinnes sein wird, und überdies die Vergangenheit ausgedrückt ist, so ist umzustellen. Erst so finden die Worte: Sicher war ich nicht, ich war nicht ruhig, ihr natürliches Substrat, trotz des göttlichen Wachens und Einhegens hat sich 'Ijjob keiner thörichten Sicherheit hingegeben, und grade durch diese Wendung tritt das Räthselhafte seines Geschickes erst deutlich hervor.

So gelangen wir denn zu dem Ergebniss, dass unser recipierter Text eine Bearbeitung der von Alters her überlieferten Handschriften darstellt, welche ihrerseits alle die Fehler und Schäden besassen, die sich in lange Zeit hindurch abgeschriebnen Werken ebenso unwillkürlich wie nothwendig einstellen, nämlich falsche Buchstaben, Dittographieen, Lücken. Hierzu gesellen sich endlich noch Versetzungen ganzer Zeilen und Zeilengruppen an eine falsche Stelle, wo sie den Zusammenhang völlig zerstören, z. B. 4, 9. Diese erscheinen als Interpolationen an den Stellen, wo sie sich jetzt finden und müssen selbstverständlich beseitigt werden, was in der folgenden Ausgabe durch kleinen Druck geschehen ist, doch können diese Stellen immerhin echt sein, nur gehören sie an einen andern Platz, den auszumitteln mir nicht gelungen ist.

3.

Es mag nun Diejenigen, welche sich einen völlig gesunden Text zu besitzen einbilden, unangenehm berühren, wahr bleibt es trotzdem, dass man Texte von dieser Beschaffenheit nicht coûte qui coûte interpretieren kann, sondern vorher erst recensieren muss; und wenn heute Niemand mehr die Recepta Elzevir 1624 des neuen Testamentes seiner Interpretation zu Grunde legen darf, so soll für die Recepta des alten Testamentes gleiches Maass und Gewicht in Anwendung gebracht werden. Der Text hat einen

Rechtsauspruch auf Behandlung. Versuchen wir in der Kürze an der Hand der Textgeschichte die Grundsätze zu gewinnen, nach denen diese Behandlung einzurichten ist. Wir werden damit keine nene, aber eine herzlich wenig beachtete Wahrheit aussprechen.

Zuerst gilt es, den ältesten erreichbaren Consonantentext zu ernieren, das ist der des Archetypus, aus welchem unsre sämmtlichen Handschriften stammen; dieser Text kann erlangt werden durch Vergleichung der vorhandnen Manuscripte und würde, wenn er correct wäre, das Interpretationsobject darstellen. Allein dieser Bibelcodex bietet keinerlei Sicherheit mehr für seine Correctheit, als jeder andre alte Codex, und wer es weiss, wie heutzutage unter den Augen und bei Lebzeiten 1) der Verfasser ihre Werke verdorben werden, der wird ihm nicht trauen, es war ein weiter Weg von der Zeit des Jesajas bis zur letzten Abschrift, aus der unsre Hand-

S. 40: Weht (statt webt) und rauscht der deutsche Gott.
S. 51: Stärke mir den Blick zur Sonne,
Leiser, frischer Morgenthau (st. Maienthau)!
S. 118: Das zeigt sich (st. sie) uns so farblos, hohl und klein. S. 130: Wir beide sind erloschner Liebe Zeichen (st. Leichen).

S. 191: Wer entwandelt durch den Garten

Bei der Sonne (st. Sterne) bleichem Schein?
S. 244: Der Ferg' am Ufer (st. Ruder) stehend.
S. 321: Rechberger tritt (st. ritt) heran und frug.
In Schiller's Tell ist die ganze cursiv gedruckte Zeile durch Homoioteleuton ausgefallen:

Act I. Scene 1. Ruodi. Da ist der Tell, er führt das Ruder auch; Der soll mir's zeugen, ob die Fahrt zu wagen.

Wo's Noth thut, Fährmann, lässt sich alles wagen. (Heftige Donnerschläge, der See rauscht auf.) Ruodi.

Ich soll mich in den Höllenrachen stürzen?

Das thate keiner, der bei Sinnen ist.
Ebenso ist aus der Rolle Armgart's, wo sie Gessler vom Geschoss getroffen sieht, der 2. Vers ausgefallen; es sollte wirklich heissen:
Mord! Mord! Er taumelt, sinkt! Er ist getroffen!

Mitten in's Herz hat ihn der Pfeil getroffen. Joachim Meyer in seinen Beiträgen u. Neuen Beitr. wies dies erst nach. Wo das am grünen Holze geschieht, wie wird es mit dem dürren steben?

<sup>1)</sup> Ich meine hier Uhland, von dessen einem Gedichtbande mir Prof. Holland mittheilt, dass in der 45. Auflage, der letzten bei Lebzeiten des Verfassers, neben vielen andern geringfügigern Fehlern steht:

schriften stammen. Denn alle stammen trotz des Widerspruchs in Geiger's Zeitschrift 1869 S. 312 aus einem Exemplare, wie De Lagarde kurz und bündig darthut, den anzuführen ich mir nicht versagen kann.

"Wenn puncta extraordinaria und litterae suspensae des hebräischen Textes beweisen, dass die Copisten sich verschrieben haben, und wenn der pre auf irgend eine Zufälligkeit zurückgeht, welche dem Schreiber oder der von ihm beschriebenen Haut begegnet war, so müssen alle Manuscripte, welche an denselben Stellen diese Punkte, in der Luft schwebenden Buchstaben und freien Stellen zeigen, nothwendig sclavisch treue Abschriften desselben Originals sein. Denn es wäre, wenn auch auffallend, so doch möglich, dass alle Copisten an derselben Stelle denselben richtigen Einfall gehabt hätten; dass aber alle unabhängig von einander und ihrer Urschrift auf demselben Fleck dieselben Fehler gemacht und auf dieselbe Weise verbessert haben sollten, ist undenkbar."

<sup>1)</sup> Im Texte steht mit M. DND, was ich nachlässiger Weise nicht in DD emendiert habe und so zu verbessern bitte. Ebenso Ps. 58, 8. Hier hilft es nichts, das aram. Participium DND Jer. 30, 15 aus Gesen. § 67 Anm. 4 herbei zu holen, für Participien ist diese Form als Aramäismus möglich. Man bringe aber doch Imperfecta, wo es sich um ein Imperfectum handelt!

Die Wandlungen nun, welche der Text des alten Testamentes, bis er in die Form des Archetypus kam, durchgemacht hat, lassen sich deutlich aus den alten Uebersetzungen erkennen, je jünger sie sind, um so mehr gleicht ihr Text dem Hebräischen. Die Bearbeitung des Hieronymus drückt den Text des 'Ijjob z. B. schr genau aus, die Peschita steht ihm ferner, und weitaus am selbständigsten verhält sich die Septuaginta.

Hieraus ergibt sich, dass wenn wir in der Interpretation des alten Testamentes einen gesicherten Boden haben wollen, - und wer will das nicht? - die Uchersetzungen in Stelle der Handschriften gesetzt werden müssen, mit deren Hülfe wir den Text zu constituieren versuchen. Die Aufgabe gestaltet sich dann näher so, dass man sich in den Charakter der Uebersetzung und zwar der eines einzelnen Buches, da verschiedne Hände thätig gewesen sein können und sind, so hineinlesen muss, dass man mit einiger Sicherheit einen Rückschluss auf die Consonanten des Originales machen kann, wobei man ohnehin einen Anhalt an den Consonantenzügen des hebräischen Textes hat. Nachdem auf diese Weise für die fragliche Stelle nach den verschiednen Uebersetzungen die Consonanten ihrer respectiven Codexvorlagen gewonnen sind, hat man diese als Codices anzusehen, aus denen nach den gewöhnlichen Gesetzen der Textkritik die älteste Lesart ausgewählt werden muss, sei es, dass man die Lesart des einen Codex annimmt, oder dass man aus mehreren zusammen das Aelteste erschliesst. Dies alles aber dient nur dazu, die ursprünglichste Textgestaltung der Consonanten zu gewinnen, keineswegs ist man gebunden, die Consonanten in der Weise zu vocalisieren und zu verstehen, wie sie der alte Uebersetzer verstanden hat. Mit einem Worte, die Uebersetzungen sind nach dieser Seite hin nicht zu exegetischen Zwecken anzuwenden, denen sie ausserdem dienen, sondern wesentlich zu textkritischen. Was nun auf diese Weise mit Hülfe der Uebersetzungen als älteste Lesart gewonnen und dem zu constituierenden Texte einverleibt wird, ist durchaus nicht als Conjectur anzusehen, es ist vielmehr eine urkundliche Lesart. So in der Theorie, dass in praxi leider viele Zweifel entstehen, weiss ich sehr wohl, aber die Schwierigkeit, nach der Theorie zu handeln, macht diese selbst nicht falsch. Auch verblichne Handschriften richtig zu benutzen, ist nicht so gar leicht.

In That und Wahrheit ist dieser Weg längst beschritten, die Ausleger haben vielfach mit Hülfe der Uebersetzungen emendiert und den neu constituierten Text ausgedeutet, es genügt, aus neuerer Zeit die Arbeiten von Thenius und Ewald's Erklärung der Sprüche zu nennen; die letzte Consequenz der anerkannten Principien ist aber nicht gezogen, sondern nur als frommer Wunsch ausgesprochen. Wenn man Ewald's Bearbeitung der Sprüche darauf ansieht, welchen Text er eigentlich zu Grunde gelegt hat, so ist dies nicht mehr der tradierte, sondern ein schon bearbeiteter. Wo findet man nun diesen Text, ausser in den Anmerkungen, und welcher Grund kann dafür angeführt werden, dass dieser Text selbst nirgend gegeben wird? Gar keiner! So gut wie man in der classischen Philologie Ausgaben der Schriftsteller macht, in denen aus den Handschriften ein lesbarer Text hergestellt ist, so gut muss es auch die biblische Philologie thun, die Originaltexte der Codices bleiben daneben als Standarte zur Orientierung immer bestehen, und als einen derselben haben wir den masorethischen Text des alten Testamentes anzusehen, der ja ohnehin in jeder Hand ist.

Nach diesen Grundsätzen und auf solche Erwägungen hin ist die folgende Bearbeitung des 'Ijjobtextes gemacht, und ich bezeichne sie ausdrücklich als Versuch; die Schwierigkeit einer solchen Arbeit ist grösser, als es auf den ersten Blick scheint, man hat so häufig unter vielen Möglichkeiten die Wahl und damit die Qual. Ich bin natürlich fern davon, für jeden einzelnen Vorschlag Billigung zu erwarten, obwohl ich hoffe, dass manchen darunter die Billigung nicht versagt wird; ich bin vielmehr bereit, jede einzelne Textänderung gegen eine besserc oder den Nachweis ihrer Entbehrlichkeit Preis zu geben, wenn nur die Methode als richtig anerkannt wird. Wenn ich aber sage, man hat die Qual, so meine ich damit besonders den Umstand, dass es Jeden bedeutend schwieriger

ankommt, eine Lesart in den Text wirklich hineinzusetzen, als etwa in einem Commentare zu sagen, man möge so oder so lesen; wer den Versuch macht, namentlich in Texten, die man Jahre lang in ihrer bestimmten Form gelesen und zu verstehen geglaubt hat, der wird es erfahren, was solch' ein Entschluss kostet. Dennoch halte ich grade im alten Testamente diese Art des Vorgehens für nöthig, weil nur, wenn man den auf diese Weise behandelten Text liest, die wunden Flecke des tradierten augenscheinlich gemacht werden, über die man sonst aus süsser Gewohnheit leicht hinwegkommt, weil man es nicht anders weiss.

Eine möglichst treue aber deutsche Uebersetzung vollendet die Erklärung; die Anmerkungen zeigen den Weg und die Gründe, die zur Wahl der Lesart führten. Ich habe die Anmerkungen so kurz als möglich gehalten, wer das, was sie andeuten, in Gedanken ausführt, wird entweder mit mir gehen oder meinen Weg verwerfen, sei es, dass er einen eignen einschlägt oder, bei der Ueberlieferung bleibt, er braucht in keinem Falle mehr als die lakonischen Andeutungen; wer diesen nachzudenken sich die Mühe nicht nimmt, der sollte billig sein Urtheil suspendieren. Hätte ich die Anmerkungen breit ausführen wollen und die Erwägungen, die ich selbst anstellte, in Form eines Commentares redigiert, so wäre das Volumen auf das Vierfache geschwollen; ich hasse aber die moderne Breite der exegetischen Literatur, als zeitraubend, nutzlos und dem Selbstdenken schädlich. Man liest jetzt mehr über die Texte, als diese selbst.

Trotz aller Mühe der Untersuchung sind dennoch Stellen übrig geblieben, deren Uebersetzung nach den vorliegenden Texten mir nicht möglich gewesen ist; ich habe sie im Interesse der Leser aus fremden Uebersetzungen ergänzt, deren Urheber genannt sind, wenn ich eine naheliegende Textänderung, eine Conjecturaländerung des Consonantentextes ohne urkundliche Grundlage, nicht fand. Denn zur eigentlichen Conjectur, d. i. Aenderung der überlieferten Consonanten ohne ein Zeugniss, bin ich nur ungern und in äussersten Fällen fortgegangen. Ob Conjectur in einer Textausgabe erlaubt sei, darüber kann man noch weniger streiten, als darüber, ob man einer antiken Statue, der eine Hand abgebrochen ist, dieselbe ansetzen darf, wenn man sie in Vervielfältigungen allgemein zugänglich machen will. Dennoch aber ist die Conjectur nichts als ein zu gemeinem

Gebrauch hingelegter Springstock, um über einen Graben zu setzen, nicht Jeder wird sich desselben bedienen können. Die Conjectur ist unter allen Umständen ein Nothbehelf, um den Zusammenhang des Textes so gut als möglich herzustellen, auf Sicherheit muss man verzichten 1), der Möglichkeiten sind x, das Richtige ist nur 1 und die Wahrscheinlichkeit immer nur 1/x. Man sollte daher über Conjecturen möglichst wenig streiten, wenn man nicht die x Möglichkeiten mit Sicherheit auf eine einzige reducieren kann.

Die Conjectur im hebräischen Texte, wenn sie zur Aenderung der jenseits der Septuaginta liegenden unverständlichen Ueberlieferung dienen soll, ist aber doppelt misslich, der Alphabetfrage wegen. Aus der übereinstimmenden Tradition zweier so feindlicher Parteien, wie Juden und Samaritaner waren 2), geht mit Sicherheit

Obvertunt pelago proras, tum dente tenaci Anchora — naves et littora curvae

so soll kein göttlich Genie mit Gewissheit bestimmen was dagestanden hat... Wer würde eben an fundabat, der Ancker gründete gleichsam die beweglichen Schiffe, und an praetexunt, sie bordieren das Ufer dencken, welches beides die unbelaurte Muse ihrem Günstling in's Ohr gesagt hatte? Beurtheilung der Mittel die hebräische Sprache zu verstehen. S. 51.

2) Von samaritanischer Seite berichtet Abulfath, Ezra und Zerubbabel hätten das Alphabet geändert (Abulf. ed. Vilmar S. 74), von jüdischer der Talmud Babl. Sanhedr. Gem. f. 21, 2 f. Jerus. Megilla f. 71a. Die unleugbare Thatsache einer Schriftveränderung muss zu unliebsamen Disputen geführt haben, bei denen nur die Behauptung von möglichen Verderbnissen durch die Umschreiber die wahre Veranlassung gegeben haben kann. Dies ist aus dem Dictum zu schliessen: אשורית ניתור החורה ומשורים להיי אומר אשורית ניתור אשורית ניתור אשורית בימי עורא נהפך להן לתעי . וכשוכו בימי עורא נהפך להן לתעי . וכשוכו בימי עורא נהפך להן אשורית הוחורה in Rasasschrift (d. h. in althebräische, dem Phönicischen ähnliche) verwandelt, und als sie in den Tagen Ezra's rein wurden, da wurde sie wieder in Quadratschrift verwandelt. Das Ganze ist nur erfunden, um Ezra's Ümschreibung als eine Restauration erscheinen zu lassen, bei der Alles correct ist, nebenher auch die Priorität für die Quadratschrift zu wahren und die mit Rasas schreibenden Samaritaner für Sünder zu erklären, es werden so mehrere Fliegen mit einer Klappe geschlagen. Dass aber Rasas wirklich nichts weiter ist, als die althebräische Schrift, die in Babl. Sanh. l. l. """ und von

<sup>1)</sup> Joh. D. Michaelis demonstriert dies praktisch so: Man setze das Verbum vor das ich Striche schreiben will, wäre im Virgil entweder gantz unleserlich geschrieben, oder es käme nur einmahl vor:

hervor, dass nach dem Exile eine durchgreifende Veränderung des Alphabetes statt gefunden hat, die sich nicht auf die gewöhnlichen, durch die Zeit erfolgenden Umbildungen der Schrift in einen cursiveren Ductus beschränkte, soudern die in der Einführung eines bis dahin ungebräuchlichen Alphabetes bestand. Nach den in diesem dunkeln Gebiete Licht verbreitenden Forschungen M. de Vogüé's 1), die sich vornehmlich auf die alten Schriftmonumente selbst stützen, sind in der Geschichte der hebräischen Schrift drei Perioden zu unterscheiden. In der ersten herrschte das althebräische Alphabet, das dem phönicischen nächstverwandt ist. Die Inschrift des Mesa zeigt uns dasselbe in hoher Vollendung und, was sehr bemerkenswerth ist, mit Bezeichnung der Worttheilung durch senkrechte Striche, was sich so auch auf einem Siegel (Levy, Siegel und Gemmen Taf. III, 7a) findet.

Dieser Periode folgte eine zweite, während welcher neben dieser Schriftform die aramäische, die Vorstufe der Quadratschrift im Gebrauche war, bis endlich in der dritten Periode die sich in Quadratschrift umbildende aramäische Schrift das alte Alphabet ganz verdrängt und sich fortan behauptet. Die erste Periode reicht bis zum Exil, die letzte liegt nach dem Beginn unsrer Aera. In der Zwischenzeit trat die Veränderung der ältern aramäischen Schrift in die Quadratform ein, was Vogüé glaubt genauer noch in die Zeit der Hasmonäer setzen zu können, in der diese Gattung der Schrift für alle Zwecke mit Ausnahme der Münzlegenden in Gebrauch

den Samaritanern 'ebrani genannt wird, geht ausser aus dem Zusammenhange dieser Stelle auch aus folgendem Ausspruch hervor:

אר לוי מאן רא רעץ (לרעץ Text)-ניתנה התורה עון מעשה ניסים . מאן ראמ' אשורי ניתנה התורה סמך מעשה ניסים

d. h. Wer sagt, die Thora sei als Rasasschrift gegeben, für den ist das Ajin ein Mirakel; wer sagt, sie sei in Quadratschrift gegeben, für den ist Samech ein Mirakel. Es bezieht sich das auf die Steintafeln, auf denen die Thora stand, das Mirakel bei D war, dass sich das runde Stück in der Mitte frei schwebend hielt, dasselbe muss in Rasasschrift beim Ajin gewesen sein, denn darin liegt das tertium comparationis, und das findet in der phönicisch hebräischen alten Schrift wirklich statt, wo Ajin ein Kreis ist. Rasas ist also nur der Name für phönicisches Alphabet.

<sup>1)</sup> Mélanges d'Archéologie orientale. Paris 1868. P. 154 sq.

kam, für die man ja auch anderwärts ältere Schriftcharaktere beliebt. In diesem einen Punkte möchte ich einen kleinen Zusatz machen. Dass im dritten vorchristlichen Jahrhundert jüdische Bücher noch nicht Quadratschrift hatten, bestätigt für Vogüé wesentlich auch die Stelle des Josephus Arch. 12, 2, 1, in der Josephus den bekannten Aristeasbrief, aber, wie häufiger, schlecht abgeschrieben hat. Im Originale 1) steht: χαρακτήρσι γάρ ίδίοις κατά την Ίουδαίων χρώνται, καθάπερ Αλγύπτιοι τῆ τών γραμμάτων θέσει, καθὸ καί φωνήν ίδίαν έχουσιν. ὑπολαμβάνονται Συριακή χρήσθαι, τὸ δ' οὐκ ἔστιν ἀλλ' ἔτερος τρόπος. Hier lässt Aristeas den Demetrius erklären, dass die Juden einen andern Dialect als die Syrer sprechen, ferner, dass sie eigne Buchstaben haben. Es fragt sich nun, ob unter den γαρακτήρες ίδιοι nur die semitische Schrift im Gegensatz zu ägyptischer oder griechischer Form gemeint sei, oder ob, wie (xa9ò) sie einen eignen, nichtsyrischen Dialect besassen, so auch eine eigne, vom allgemein aramäischen Ductus verschiedne Schrift, die dann natürlich nur eine Vorform der Quadratschrift war. Bezeugte nun dies das Dasein der letztern bei der Abfassung des Aristeasbriefes, so würde sich doch noch fragen, wie viel Glaubwürdigkeit man diesem Schriftstücke beilegen darf in einer Angelegenheit, bei der es sich um die Zeit 273 v. Chr. handelt.

Hiernach hätten wir uns die Textgeschichte des vorexilischen Buches 'Ijjob so zu denken, dass es zuerst aus seiner althebräischen Schrift in den aramäischen ältern Ductus umgesetzt wurde, der sich dann weiter zur Quadratschrift wandelte, wobei noch fraglich, ob zur Zeit der griechisch-alexandrinischen Uebersetzung, deren Chronologie wir nicht genau genug kennen, die Codices schon in Quadratschrift geschrieben und so den ältesten Grabsteinen der Krim ähnlich waren, oder aussahen wie die ägyptisch-aramäischen Papyrus bei Gesenius, Mon. Phoen. Tab. 28—33, und Vogüé, Syrie centrale Pl. 16, und dies um so mehr, da die LXX ebenso gut nach einer in ihrer Zeit neuen Abschrift, wie nach einem alten Codex gearbeitet haben können. Für letzteres spricht vielleicht der grosse Mangel an Vocalbuchstaben in ihrer Vorlage.

Dass bei diesen Umwandlungen ein Text vielfachen Gefahren

<sup>1)</sup> Der Brief des Aristeas an Philokrates, bearbeitet von M. Schmidt in meinem Archiv I. 254.

ausgesetzt ist, versteht sich von selbst, und wie es ihm ergangen, lässt sich nach zwei Seiten hin, wenigstens im Allgemeinen, auch noch zeigen. Erstens ist leisen phonetischen Veränderungen in der Sprachentwickelung und deutlicherer Vocalbezeichnung Rechnung getragen, andererseits aber sind auch vereinzelte Alterthümlichkeiten der Schreibweise bewahrt worden, die jetzt sehr seltsam im Texte aussehen und daher missverstanden sind. Zu erstern gehört die Umwandlung des schliessenden at im Stat. abs. der Feminina in a 7, die auf der Mesastele wie auf phönicischen Inschriften noch nicht durchgedrungen ist 1), sowie die Bezeichnung des Suffixums der dritten Person masc. sing. durch ; statt durch das frühere 2) auch auf der Mesastele bestätigte ☐, endlich die Einfügung der früher höchst sparsam, auf der Mesastele fast nur im Auslaute verwendeten Vocalbuchstaben, die im Codex der LXX noch keineswegs so häufig standen, als in dem unsern. Letzteres findet wie im ימר und רשה der Mesastele statt in יצחי 1, 21, מלחי 32, 18, wogegen ich das Fehlen des א in ממים 5, 5 und כפלים 11, 6 suf Rechnung der Aussprache einer jüngern Zeit setze, die x zwischen zwei Vocalen als y sprach und in der Schrift nicht doppeltes setzte 3). Zu den Alterthümlichkeiten zählt שערה בשרי 4, 15, wo ich שׁפֶרָה geschrieben habe, es ist dies eine erhaltne alterthümliche Femininform, die ihre Erhaltung wohl demselben Missverständnisse verdankt, nach welchem die Neueren deuten "das Haar meines Fleisches", obwohl es doch in der Singularform genauer Richt. 20, 16 das einzelne Haar bedeutet, was wenig passend wäre, wenn man nicht jedes hinzudenkt, das im Texte fehlt. Es ist fem. parallel zu ממר ist Acc. von בחלח , עורת etc. בשרי ist Acc. von חמר abhängig, wie es sonst heisst ממר בשרי es schaudert mein Fleisch Ps. 119, 120, und so hat es das Targum noch aufgefasst4).

<sup>1)</sup> Vgl. Nöldeke, die Inschriften des Königs Mesa S. 34. Schlottmann, die Siegessäule Mesa's S. 48, hingegen sucht durch Annahme einer Singularform auf ot in nan diese Orthographie zu erklären, wofür er 'nan als Stütze anführt.

2) Vgl. meine Gramm. syriaca I. S. 173.

3) Ueber das Fehlen des Alif und Hamza in der alten Qoranorthographie vgl. Nöldeke, Geschichte des Qoran S. 249 u. 257.

<sup>4)</sup> Es kann fraglich erscheinen, wie sich ein Herausgeber gegen-über solchen, wie ich annehmen muss, zufällig erhaltnen Archaismen

#### LXVII

Nach einer solchen Geschichte des Textes, wobei zu allen den Möglichkeiten einer falschen Umschreibung auch noch die der Hörfehler kommen, wenn auf Dictat geschrieben wurde, und endlich schon in der alten Zeit der Diaskeuasten sich Conjecturaländerungen gesellten, die auch nicht nothwendig das Richtige trafen, wird man an die Conjectur nicht die Anforderung stellen, die man unter günstigeren Verhältnissen glaubt stellen zu können, dass sie die erste Hand des Autors trifft; in unserm Falle genügt sie ihrem Zwecke, wenn sie ein sonst unleserliches Stück sachlich klar macht. Der allgemeine Sinn eines Satzes ist in den meisten Fällen sicher zu eruieren, dunkle Eigennamen und Zahlen kommen im 'Ijjob nicht vor, und dieser allgemeine Sinn lässt sich demnach auch conjecturaliter in den Text setzen, wenn man auf das Treffen des ursprünglichen Wortes verzichtet, was ohne Schaden geschehen kann, weil auf Befragen die ursprünglichen Dichter sicherlich in Hunderten von Fällen erklärt hätten, es ist ein Ausdruck so passend als der andre und mir die Wahl gleichgültig 1). Selbst in der Philologie ist es nicht der Buchstabe, der lebendig macht, sondern der Geist.

Nur unter diesem Vorbehalt kann und muss man die Conjectur zulassen, erhebt sie Anspruch auf das Treffen der ursprünglichen Form selbst, so läuft sie auf eine arge Selbsttäuschung hinaus, sie mag noch so gut sein, die Gewähr, das Echte zu sein, hat sie nie.

Die Behandlung des Textes aber nach den alten Zeugnissen, in unserm Falle nach den Uebersetzungen, ist nicht Conjectur, sondern eine unter besondern Verhältnissen besonders geartete und schwierige Recensionsarbeit, der jeder Text erst unterzogen werden muss.

Digitized by Google

zu benehmen habe. Am consequentesten dünkt es mich, den Archaismus durch die jüngere Schreibweise zu ersetzen, da diese durchgehend herrscht, und zugleich zu bemerken, dass im Codex hier eine Alterthümlichkeit bewahrt ist. Im umgekehrten Falle müsste man, wenn man hier den zufälligen Archaismus erhalten will, consequenter Weise die übrigen Femininformen in diese Form zurückschrauben, was selbstverständlich vielerlei andre Abänderungen ähnlicher Natur zur Folge haben würde, die man niemals scharf durchführen könnte, da wir eben nicht wissen, in welchem laut-lichen Zustande die Sprache sich jedesmal befand, als die einzelnen Bücher geschrieben wurden.

1) Göthe liess den Hexameter mit sieben Füssen laufen.

### LXVIII

Betrachtet man nun, wie viel Veranlassung zur Conjectur nach vollzogner Recension im 'Ijjob noch übrig bleibt, ehe das Verständniss flüssig wird, dann wird man nur wenige Stellen finden, in denen man zur Conjectur seine Zuflucht zu nehmen gezwungen ist, und eher darüber erstaunt sein, dass das Gedicht durch so viele Stürme und Fluthen hindurch so wohlbehalten gerettet ist. als darüber. dass es einzelne Schäden gelitten hat, Schäden, die wie die grossen Interpolationen nicht einmal der Ungunst der Umstände, sondern allein verkehrter Absicht zugerechnet werden müssen. Grade nach dieser Seite hin kann ich, nachdem ich mich lange Zeit hindurch damit beschäftigt habe, den 'Ijjob von den vermibus et stercore zu befreien, in denen er vor Hieronymus wenigstens bei den Lateinern sass, nicht günstig genug über die Textüberlieferung aussprechen, wie ich oben S. LI gethan habe, aber das ist etwas ganz Anderes, als die zum Ueberdruss wiederholte unkritische Behauptung von der tadellosen Ueberlieferung unserer Texte mitsammt ihren Vocalen und Accenten.

4.

Ich habe die Behandlung der Texte nach den alten Uebersetzungen eine besonders geartete und erschwerte Recensionsarbeit genannt, es gilt hier noch die Hauptgesichtspunkte aufzustellen, die für diese Arbeit als die massgebenden erscheinen, da es selbstverständlich ist, dass wir diese Uebersetzungen selbst ebenfalls nicht fehlerlos haben, was die Arbeit in's Unendliche hinein compliciert macht.

Hier hat für die Alexandrinische Uebersetzung De Lagarde<sup>1</sup>) die Resultate seiner Untersuchungen in drei Axiomen zusammengefasst. Diese lauten:

"I. Die Manuscripte der griechischen Uebersetzung des alten Testamentes sind alle entweder unmittelbar oder mittelbar das Resultat eines eklektischen Verfahrens: darum muss, wer den echten Text wiederfinden will, ebenfalls Eklektiker sein. Sein Massstab kann nur die Kenntniss des Styls der einzelnen Uebersetzer, sein Hülfsmittel muss die Fähigkeit sein, die ihm vorkommenden Les-

<sup>1)</sup> Anmerkungen zur griechischen Uebersetzung der Proverbien S. 3.

arten auf ihr semitisches Original zurückzuführen oder aber als original-griechische Verderbnisse zu erkennen.

II. Wenn ein Vers oder Verstheil in einer freien und in einer sclavisch treuen Uebertragung vorliegt, gilt die erstere als die echte.

III. Wenn sich zwei Lesarten nebeneinander finden, von denen die eine den masorethischen Text ausdrückt, die andre nur aus einer von ihr abweichenden Urschrift erklärt werden kann, so ist die letztere für ursprünglich zu halten."

Hieraus folgt für die Behandlung des alten Testamentes nach der Septuaginta:

Wo der Septuaginta eine vom masorethischen Texte abweichende Urschrift vorgelegen hat, stellt diese abweichende Urschrift den ältesten ohne Conjectur erreichbaren Text dar, der in erster Linie den Anspruch hat, in die zu constituierenden Texte der alttestamentlichen Literatur aufgenommen zu werden. Dies kann um so mehr ohne Gefahr des Irrthums geschehen, als die aus dogmatischen und andern Rücksichten oder aus Unkenntniss der Sprache hervorgegangnen falschen Uebersetzungen sich durchschnittlich leicht als solche erkennen lassen, weil die Gründe, welche die Uebersetzung so oder so gestalteten, leicht erkennbar sind.

Bei der Reconstruction des hebräischen Textes aus der Septuaginta ist aber zu beachten, dass die Vorlage noch ohne matres lectionis geschrieben war und für 7, 5, 7 am Schlusse den Abkürzungsstrich hatte, was De Lagarde erkannt, und was sich mir bestätigt hat 1).

Von welchem Erfolge die Aufnahme dieser dem ältesten reconstruierbaren Codex entnommenen Lesarten für die Herstellung ganzer Stellen sein kann, ist an 'Ijjob 2, 9; 3, 11; 4, 16, 20; 5, 3; 6, 27; 7, 20; 8, 13, 19; 9, 33 u. s. w. zu prüfen.

<sup>1)</sup> Frankel Vorstudien gibt einige Belege S. 215, z. B. Hos. 14, 3 75, Jes. 53, 8 '15. — Seine Hauptansicht ist enthalten auf S. 204, wo den Consequenzen des Obersatzes die Spitze abgebrochen wird. Frankel erklärt, die hebräische Vorlage der Septuaginta sei der masorethischen conform gewesen, nur dass sie durch Ungenauigkeiten zu Conjecturen, deren sich die LXX in ihrer Unkunde gern bedient hätten, Veranlassung gab. Aber was besagt conform und was ungenau?

Ich muss aber hier auf den Einwand gefasst sein, die Septuaginta des 'Ijjob sei ein ganz besonders unwörtlich gearbeitetes Stück, sie unterscheide sich zu Ungunsten ihrer kritischen Verwendbarkeit ebenso von der Uebersetzung der andern Bücher, wie sie dieselbe durch das Streben, künstlerisch zu übersetzen, übertreffe 1), ihr Verfasser sei ein Leser der alten Dichter gewesen, der nicht das einzelne Wort wiederzugeben sich bestrebte, sondern mehr darauf sah, dass es den Griechen griechisch klang. Das, was hier behauptet wird, ist allerdings richtig, die Uebersetzung ist oft frei und dies erschwert ihre Benutzung, aber der Umstand, dass die Benutzung schwierig ist, kann uns nicht von der Pflicht dispensieren, den Versuch zu machen, was bis jetzt nie ernstlich geschehen ist. Denn völlig naiv ist der Schluss, mit dem G. Bickell<sup>2</sup>) seine Untersuchung über die Septuaginta des 'Ijjob eröffnet, dass, weil erst nach Abschluss des hebräischen Canon die Septuaginta gefertigt sei, der canonisierte hebräische Text auch schon in's Einzelnste fertig gewesen sei, so dass Abweichungen in den Uebersetzungen nur aus Irrthum, Freiheit und Absicht der Uebersetzer erklärt werden könnten. Ihm steht eben vor aller Untersuchung schon fest, dass die Uebersetzung, wo sie abweicht, stets falsch sei, er scheidet nicht einmal das interpretierende Element der Vocalsetzung von der Heraushebung des gelesenen Consonantengerippes streng ab, mit einem Worte, er hat sich die Frage nach der Art, wie die Septuaginta als Zeugin zu verwerthen, gar nicht gestellt. So ist die Grundlage der Untersuchung eine unbegründete Parteilichkeit für die eine Textform, ohne gleiches Maass und Gewicht für die andere, und die falsche Voraussetzung vergiftet alles Weitere.

<sup>1)</sup> Egli hat im Rhein. Museum (Neue Folge Bd. XII S. 444) eine Blumenlese von Wörtern eines poetischen Stempels gegeben.
2) G. Bickell, De indole ac ratione versionis Alexandrinae in interpretando libro Iobi. Marburg 1862. Wie wäre es, wenn Jemand so schliessen wollte: Weil die Uebersetzungen des neuen Testamentes erst nach Abschluss des Canons geschrieben sind, so müssen sie mit der heutigen Textgestalt übereinstimmen, und die Varianten, welche die alten Uebersetzungen geben, sind errori vel licentiae vel consilio interpretum zuzuschreiben? Dieser Schluss ist dem obigen völlig parallel, und die Analogie wäre noch schlagender, wenn es der Elzevir'schen Recepta gelungen wäre, sich canonische Auctorität zu verschaffen, wie diese der sehr fallibele Sixtus V. der Vulgata zudecretierte.

Eine weit grössere Schwierigkeit als die Freiheit der Uebersetzer bereitet der Kritik der unglückliche Zustand des Septuagintentextes und die Einmischung der fremden, nach der Zeit der Septuaginta gearbeiteten Uebersetzungen. Hier konnte ich, ohne mich in's Unendliche zu verlieren, nicht auf eignen Füssen stehen 1). Ich habe die Septuaginta nach Tischendorf's Ausgabe benutzt und damit noch die syrische Hexapla, sowie die von Tattam edierte coptische Uebersetzung<sup>2</sup>) verglichen, dagegen von Hieronymus lateinischer Bearbeitung des alexandrinischen Textes Abstand genommen. In der Vorrede dieser Bearbeitung erklärt Hieronymus selbst, dass er auch die Fehler der Septuaginta selbst corrigiert habe; eine solche übercorrigierte Septuaginta konnte zu nichts dienen 3). Die Ausscheidung der nicht ursprünglichen, aus andern Uebersetzungen eingefügten Stücke habe ich, wo mir's nöthig schien, vorgenommen und diese Stücke in den Anmerkungen durch Thdt.. Sym., Aq. bezeichnet. Besondern Zweck bei Benutzung der Septuaginta für die Kritik des hebräischen Textes hat dies nur bei vorliegenden Doppelübersetzungen im griechischen Texte, wo es sich darum handelt, die echte Septuaginta zu haben, denn wo diese verloren oder für einzelne Verse nie gemacht ist, da treten eben jene andren Griechen als älteste Zeugen supplierend ein. Ihre Vorlage war der masorethischen schon um Vieles näher gerückt, über sie hinaus gibt es aber kein Zeugniss mehr, wo die echte Septuaginta verloren ist.

Die nächst jüngere Uebersetzung des Ijjob, die syrische Peschita, befindet sich in einem zwar nicht fehlerlosen, aber ungleich besserem Textzustande, wie aus einer Vergleichung derselben mit den Citaten bei Aphraates ), dessen Handschriften aus dem 5. und 6. Jahrh.

2) Tattam, The ancient Coptic Version of the book of Iob the just. London 1846. In den Noten mit C. signiert.

<sup>1)</sup> Will man aber mit Benutzung der Septuaginta für den masorethischen Text warten, bis die Septuaginta selbst kritisch hergestellt ist, so wird man nie dazu gelangen.

<sup>3)</sup> Nec non et illa, quae habere videbamur et ita corrupta erant, ut sensum legentibus tollerent, orantibus vobis (Paula et Eustochium) magno labore correxi Hieron. Opp. ed. Martianay I.

<sup>4)</sup> The Homilies of Aphraates the Persian Sage ed. by W. Wright. Ueber die Citate bemerkt der gelehrte Herausgeber S. 16;

sind, und mit dem in Ephräm's Werken abgedruckten kurzen Commentare, mit der arabischen Uebersetzung der englischen Polyglotte und den Scholien des Barhebraeus hervorgeht 1). Hier treffen Ephräm und Aphraates gegen den Lee'schen Text 14, 12 zusammen, indem sie ككنت bieten, wo der Text دهكنت hat, im Ganzen aber sind diese Varianten von wenig Belang und für die Behandlung des hebräischen Textes nach der Peschita nach meiner Ærfahrung im 'Ijjob von gar keinem; überdies differiert der Commentar in Ephräm's Werken gelegentlich von der Peschita und nähert sich dem masorethischen Texte, den der Commentator citiert 2), so dass auf diese Art von Varianten wie gleichmässig bei der Septuaginta nichts zu geben ist. Für eine Stelle ist mir indess Ephräm's Variante von Belang, 29, 18 bietet Lee für עם קני die Worte أحب معدا, Ephr. إحب معدا, das er nachher nicht richtig deutet, als dritte Lesart tritt noch Loao hinzu, welches Barhebraeus Scholion bietet.

Was den Charakter des Textes betrifft, der dem syrischen Uebersetzer vorlag, so hielt er die Mitte zwischen dem fertigen masorethischen und dem der Septuaginta, die syrische Peschita bezeichnet eine Mittelstation in der Textgeschichte, wie schon ihre chronologische Stellung erwarten lässt, und geht daher bald mit Septuaginta, bald mit Masora. Sie geht mit Septuaginta gegen Masora 5, 3; 6, 14; 9, 33; 10, 8; 12, 14; 14, 3 u. s. w., sie geht mit Masora gegen Septuaginta 3, 11; 6, 13, 27b; 7, 20; 8, 13; 16, 9; 18, 17 u. s. w., sie folgt ihrem eignen Wege 6, 20, 27; 13, 21; 14, 16; 21, 34 u. m., und zeichnet sich überall, wo sie den hebräischen Text ausdrückt, durch ein ausserordentliches Streben nach Wörtlichkeit aus. Leider ist auch die Peschita wohl nach der Septua-

I must say, however, that like most of the ancient Fathers Aphraates seems to me to quote the Peshitta merely from memory, sometimes mistaking the book in which the passage occurs, and at other times, mixing up the words of two or more passages of Scripture.

1) Barhebraeus' Scholien in Bernstein's syr. Christomathie S. 186

Barhebraeus' Scholien in Bernstein's syr. Christomathie S. 186
 und neu ediert in der Festschrift zum dreihundertjährigen Jubiläum der Universität Jena. Breslau 1858.

<sup>2)</sup> Zu 26, 10—13 z. B. sagt er حثول بنا بني , Weiteres bei Perles, Meletemata Peschit. S. 51.

#### LXXIII

ginta übercorrigiert von Jacob von Edessa (starb 708 n. Chr., Assem. Bibl. Or. II. P. 336), doch ist bei der wesentlichen Uebereinstimmung der Citate bei Schriftstellern, die älter als Jacob sind, mit dem heutigen Texte die Annahme einer bedeutenden Alterierung, welche allgemein aufgenommen wäre, nicht begründet. Berichtigungen unsrer Lee'schen Ausgabe hat Bernstein gegeben (Syrische Studien in D. M. Z. III. S. 391). Für die kritische Benutzung der Peschita dürften folgende drei Sätze die Axiome enthalten:

- I. Stimmt Peschita und Septuaginta gegen den masorethischen Text, so enthalten sie das Aeltere.
- II. Stimmt Peschita und Masora gegen Septuaginta, so hat letztere das Präjudiz, aber nicht die Gewissheit, das Echte zu bieten.
- III. Stimmt Masora und Septuaginta gegen Peschita, so können nur die gewichtigsten inneren Gründe die Entscheidung auf die Seite der Peschita lenken. Die drei soeben angeführten Reihen von Stellen werden dies belegen. Die Peschita ist mit P. bezeichnet.

Die dritte der vollständig erhaltnen alten Uebersetzungen des Ijjob ist die des Hieronymus, eine für ihre Zeit vortreffliche Arbeit, in der der Uebersetzer Zeit, Mühe und Geld nicht sparte und selbständig und mit Geschmack vorgieng, wie er in der Vorrede erklärt, dass er keinem alten Interpreten folge, sondern nach dem hebräischen Originale übersetze, unter Berücksichtigung des arabischen und syrischen Sprachgebrauchs, dabei sein Latein so gestaltend, dass es bald dem Wortlaute, bald dem Sinne, bald beiden gemeinsam entsprechen solle. Sein Grundtext ist mit dem heutigen identisch, vgl. 12, 23; 16, 11, auch wo Hieronymus nicht richtig interpretiert 15, 32, und auf abweichende Vorlage möchte ich auch 22, 20 nicht sicher schliessen 1). Unter diesen Umständen boten sich nur selten Veranlassungen, Hieronymus anzuführen, die Citate sind aus der Ausgabe von Martianay und Pouget, Paris 1693. Ich bezeichne sie mit V.

So erübrigt es endlich noch, über das Targum zum 'Ijjob Einiges beizufügen. Das Targum zum 'Ijjob, sowie das zu den

<sup>1)</sup> Zu 14, 12 ist im Texte irrig bemerkt V. compegisti, die V. hat vielmehr non evigilabit.

#### LXXIV

Psalmen und Sprüchen unterscheidet sich zwar wesentlich in seiner Art von denen zu den fünf Megilloth, sofern es weit mehr Uebersetzung ist, als die letztern, aber auch diese drei sind augenscheinlich weder das Werk einer Hand, noch nach ihrer Compilation planmässig und einheitlich durchredigiert. Dass sie von verschiednen Händen sind, zeigt das Nebeneinanderstehen zweier Uebersetzungen derselben Verse, was eine durchgreifende Redaction hätte beseitigen müssen. Man kann das 'Ijjobtargum nur als eine Niederlage zum Theil sehr alter jüdischer Auffassungen des Textes ansehen, bei denen Ausdentung und wörtliche Uebersetzung durcheinandergiengen, wörtliche Uebersetzungen aber stets die Grundlage bildeten. So erklärt sich der bunte Charakter dieses Targums, das bald streng wörtlich, bald sehr frei, bald so gestaltet ist, dass man die Interpretationsstückchen vom wörtlich Uebersetzten rein ablösen kann, worauf letzteres in vollem Zusammenhange dasteht. Da nun aber andrerseits die abgelösten Interpretamente keinen Zusammenbang liefern, so müssen sie auf eine ursprünglich einfach wörtliche Uebersetzung aufgetragen sein, die also die Grundlage bildete.

Diese Grundlage, rein hergestellt, würde eine alte Gestaltung und Auffassung des Textes repräsentieren, wenn sie ein vom hebräischen Texte getrenntes Dasein gehabt hätte. Dies war nicht der Fall, und so hatten die Targumen zu den Hagiographen, die den Text wie sein Schatten begleiteten, dessen Schicksale nicht allein zu theilen, sondern sie sind ausserdem noch durch jene Zusätze aus ihrer ursprünglichen Fassung herausgekommen 1). Hiernach ist das Targum nur in den seltnen Fällen kritisch zu verwerthen, wo es den Veränderungen des hebräischen Textes nicht gefolgt ist, wie 'Ijjob 4, 15. Doch ist es auch hier die alte Interpretation, die es erhalten hat, nicht aber eine textkritische Variante, wie oben erläutert ist.

Wie Septuaginta und Peschita für die Textconstituierung zu verwenden sind, ist oben gesagt, die Vulgata des Hieronymus, auf modernem Text ruhend, kann daneben nicht in Betracht kommen, das Targum geht meist mit dem modernen Texte und Hieronymus, der ja die jüdische Auffassung seiner Zeit häufig adoptiert, z. B. 9, 19; 11, 12; 12, 23; 17, 16; in den seltnen Fällen aber, wo das

<sup>1)</sup> Vgl. Geiger, Urschrift S. 166.

Targum, von dem jüngern Texte abweichend, sich der Septuaginta oder Peschita anschliesst, da erhebt sein Zeugniss die Lesart dieser Uebersetzungen über jeden berechtigten Zweifel, z. B. 11, 15; 22, 9, 21, 24; wo Localkenntniss und Vertrautsein mit dem Leben in Palästina dem Targumisten zu Hülfe kam, hat er auch gegen alle andern Zeugen das allein Richtige 20, 7.

Dass ich nun nicht alle Abweichungen der genannten Uebersetzungen in den Anmerkungen zum hebräischen Texte zusammengestellt habe, wird mir Niemand verargen, ich habe nur diejenigen herausgehoben, welche nach meinem Urtheil auf solche andre Lesarten der ältern Handschriften führten, die es verdienen, im Texte wieder hergestellt zu werden. Die Anmerkungen stellen die varia lectio der quasi Handschriften dar, aus denen der zu lesende Text construiert ist, als dessen Hauptgrundlage der identischen Sprache wegen natürlich immer die masorethische Recension anzusehen ist. Ich betrachte diese Arbeit aber noch keineswegs als fertig und geschlossen, ich selbst will nur mit ihr abschliessen und die Resultate dem nachsichtigen Urtheile, der Verbesserung und Weiterführung Andrer übergeben, weil die fortdauernde Beschäftigung mit dem gleichen Gegenstande endlich abstumpft, und der Arbeiter Gefahr läuft, sich in Lieblingsmeinungen so zu verrennen, dass er die entgegenstehenden Instanzen nicht mehr gehörig würdigen kann.

5.

Wollte Jemand den Sophokles, den Terenz, den Horaz, den Pindar oder gar den Shakspeare und den Göthe'schen Faust aus einem Exemplare lesen und auslegen, in welchem die Verszeilen nicht abgesetzt, sondern alles zusammenhängend gedruckt wäre, — man hielte ihn für einen Barbaren. Bei der Behandlung alttestamentlicher Poesie ist diese Barbarei geradezu solenn, obwohl viele Handschriften des alten Testamentes die Verszeilen absetzen. Die neueren Uebersetzer des 'Ijjob haben nun zwar die Zeilen abgesetzt, doch muss man consequent noch einen Schritt weiter gehen und auch im hebräischen Texte die poetische Form anschaulich machen, d. h. den Text in seine kleinsten poetischen Einheiten zerlegen. Diese sind die Stichen, die im Nexus der Rede ebenso kenntlich sind, wie die durch Knoten abgezeichneten Stücke eines Grashalms;

#### LXXVI

einer der wesentlichen Erkenntnissgründe ist dabei der Parallelismus von zwei oder mehreren Stichen unter einander, welcher das rhetorische Grundgesetz der höheren Rede im Hebräischen ausmacht und daher mit der poetischen Form in Beziehung treten kann und häufig muss, der aber noch lange nicht das Wesen der poetischen Form ausmacht, wie noch immer gelehrt wird, mit völliger Verwechselung dessen, was rhetorischer Charakter und poetische Form ist!). Jene bekannten Distinctionen von synthetischem, antithetischem u. s. w. Parallelismus gehören der Rhetorik, aber nicht der Poetik an.

Stellt man nun die leicht kenntlichen Stichen unter einander. so ist von selbst klar, dass jedesmal mehrere derselben enger zusammengehören, weil sich erst in ihnen Satz oder Satzreihe abschliesst. Diese Gruppen hat man Strophen genannt, aber sehr mit Unrecht, weil es zum Begriffe der Strophe gehört, dass sie wiederkehrt, während bei dieser wesentlich auf Köster zurückgehenden Auffassung die Strophe nichts ist, als ein logischer oder rhetorischer Untertheil einer Rede, die in noch andre, aber unter sich nicht gleichartige Theile zerfällt. Gleichartigkeit und, wo diese nicht vorliegt, Symmetrie im Wechsel ist für den Begriff der Strophik nothwendig; werden die Strophen sich ungleich, so besagt dies, dass es keine sind. Ich kann daher trotz der principiellen Uebereinstimmung mit Delitzsch, der den Stichos zur Grundlage der Rechnung macht, mit seiner Anordnung der Strophen mich nicht befriedigen, da hier die Symmetrie fehlt. Strophenreihen, wie er sie aufstellt für Cap. III: 8. 10. 6. 8. 6. 8. 6., für Cap. VIII: 6. 7. 6. 10. 8. 6., für Cap. XVIII: 4. 9. 8. 8. 8. 4., sind zu bunt, um auf die Regelmässigkeit Anspruch machen zu können, die zum Begriff der strophischen Anlage gehört. Doch führt das gleiche Princip uns Beide unabhängig von einander in Cap. XIX zu einer fast identischen Aufstellung. Ebenso wenig vermag ich mit Dillmann und seinen Vorgängern zu gehen, wenn er z. B. Cap. III in die masorethischen Verse 3-10, 11-19, 20-26 zerlegt, was auf

<sup>1)</sup> Aus dem Mangel an dieser Unterscheidung erklärt es sich auch, dass man zur Zeit nicht im Stande ist, die prophetische Rede von der Poesie zu unterscheiden; jene ist rhetorisch und hat darum ihren Parallelismus, jedoch nur ihn, wirklich poetische Form tritt erst ein, wenn Gedichte eingestreut sind.

#### LXXVII

dieses Stichenschema hinauskommt: 20. 18. 14, und in Cap. VIII dreimal 6 und einmal 3 masorethische Verse zu Strophen verbindet, wodurch wir zu folgendem Stichenschema kommen: 13. 14. 12. 6, und hier kommt zu dem ersten Grund der Buntscheckigkeit dieser sogenannten Strophen, einem Vorwurfe, den Dillmann gegen Delitzsch macht, ohne ihn selbst zu vermeiden, noch der zweite Grund, dass sie eine unglaubliche Länge erreichen. Wie der einzelne Stichos ein bestimmtes Längenmaass nicht überschreitet, das ihm durch die mittlere Länge des menschlichen Athems gesetzt ist, auf den jeder Dichter im Verse 1) und jeder Redner in der Periodik Rücksicht nehmen muss, wenn seine Worte schön gesprochen werden sollen, so kann auch das Längenmaass der Strophe nicht über eine bestimmte, dem Ohre vernehmbare und deutlich zu unterscheidende Zahl von Stichen hinausgehen. Geschieht dies, dann fasst das Ohr die Redewende als solche nicht mehr auf, und die Strophe hört auf, στροφή zu sein. Strophen von 20 Stichen, das wage ich mit Sicherheit zu behaupten, fasst kein menschliches Ohr mehr auf. und wer in hebräischen Texten ausgeschiedne Gebilde dieser Art Strophen nennt, macht sich der Verwechselung eines logischen oder rhetorischen Abschnittes mit einer poetischen Form schuldig. Unter den strophisch angelegten deutschen Volksliedern in Uhland's Sammlung gehen nur wenige Strophen über neun Zeilen hinaus, und die es thun, pflegen aus zwei verschiednen Gesätzen zusammengebunden zu sein. In der Periode des verschrobensten Geschmackes und der grössten Künstelei sind vierzehnzeilige Strophen eine Seltenheit, von sechzehnzeiligen Strophen, in Alexandrinern, kennt Koberstein nur ein einziges Beispiel<sup>2</sup>), in neuerer Zeit geht der formgewaltige Schiller nie über zwölfzeilige Strophen hinaus, eben weil er rythmisches Gefühl besass. Und dabei verhält sich's in Wahrheit mit den lyrischen d. i. gesungnen und rhetorischen d. i. gesprochnen Strophen gerade umgekehrt, als Dillmann annimmt, lyrische Strophen bleiben länger hörbar als declamierte Strophen, weil letztere der Melodie entbehren, welche dem Ohre immer wieder in eindringlich-

gen Strophe fortgegangen.

Im classischen Verse wird dieser Forderung durch die Cäsuren genügt. Hebräisch geht je ein Stichos auf einen Athemzug.
 Koberstein, Grundriss I. 590. Vereinzelte Künsteleien können nicht in Betracht kommen, so ist Günther bis zu einer 32zeili-

### LXXVIII

ster Weise sagt, welcher Stichos der Strophe eben vorgetragen wird und wo die Strophe zu Ende geht. Von sangbaren Liedern ist mir aus den Psalmen keines mit Strophen von mehr als neun Stichen begegnet, denn Psalm 119 mit seinen sechzehnstichigen Gebilden ist wie eine Meistersingerreimerei zu beurtheilen, ein Product des Dichtenwollens in der Studierstube<sup>1</sup>). Damit stimmt es, dass ich auch im 'Ijjob an keiner Stelle mehr als acht Stichen zu einer Einheit verbunden finden kann.

Aber liegen im 'Ijjob denn wirklich gleichmässig gebildete, absichtlich aus so viel und nicht mehr Stichen gebaute Strophen vor? Ich rede hier, als ob dies eine anerkannte Sache wäre, die es doch nicht ist. Nun wenn sie da sind, muss man sie sehen können, ihr Dasein zu beweisen, gibt es kein Mittel, als sie zu zeigen, wie ich es im folgenden Texte versucht habe; wer die dort hergestellte Regelmässigkeit für ihr Gegentheil ansieht, oder die Theilung für Willkür hält, den zu überzeugen ist so unmöglich, wie es unmöglich ist, Jemand von dem Vorhandensein musikalischer Formen in einer ohne Unterbrechung geschriebnen Composition zu überzeugen, wenn er musikalisch nicht hören will oder kann. Die Wahrnehmung solcher Formen ist etwas zunächst Subjectives, ich thue daher am besten, den Weg zu zeigen, auf dem ich zur Wahrnehmung gekommen bin.

In Cap. XXXVIII füllen die Fragen über die Erde, das Meer und das Morgenroth jedesmal 8 Stichen, die Fragen nach dem Sitz des Lichtes und der Finsterniss, nach den Kammern des Schnees und Hagels, nach Regen und Donnerkeil u. s. w. jedesmal 6 Stichen. Die Fragen nach den Gemsen, dem Esel, dem Re'em umfassen je 8, die nach dem Strauss zweimal je 6 Stichen. Dass dies auf Rechnung des Zufalls zu schreiben sei, schien mir nicht wahrscheinlich, die beabsichtigte künstlerische Steigerung, die dem Ende der Rede eine höhere Wucht zu verleihen sich bemüht, macht es natürlich, dass die ruhige achtzeilige Periode sich steigert, und zwar dadurch, dass eine kürzere sechszeilige doppelt wiederholt auftritt, die dann, wie ich später fand, durch wiederholte achtzeilige Strophen abermals überboten wird, denn die scheinbar neunzeilige Strophe vom Geier

<sup>1)</sup> Hitzig, Psalmen II. S. 347 bezeichnet den Psalm als ein Spiel der Musse, um dem Verfasser die lange Weile zu vertreiben.

#### LXXIX

ist interpoliert mit dem Stichos, der da aussagt, dass seine Jungen sich vom Blute nähren. Jener Geier ist nach dem Texte selbst ein Leichenfresser, von dessen Jungen daher das Blutfressen nicht ausgesagt werden kann.

Nachdem ich aus diesen Stellen zunächst ein Präjudiz dafür gewonnen zu haben glaubte, dass der Dichter die Länge seiner poetischen Perioden nicht vom Zufall abhängig sein liess, sondern bewusstvoll gestaltete, gieng ich an die Rede des 'Eliphaz Cap. IV und V. Die beiden ersten Abschnitte gruppierten sich von selbst zu zwei achtzeiligen Perioden, es folgte eine den Sinn auf das Widerwärtigste störende Gruppe von 4 Zeilen 1), dann wieder eine Gruppe von 8 Stichen, darauf zwei von 7 Zeilen. Die weitern Gruppen hatten folgende Stichenzahlen: 8. 7. 8. 8. 8. Im Ganzen stellte sich das Schema so: 8. 8. 4. 8. 7. 7. 8. 7. 8. 8. 8.

Was hier mit der dritten Gruppe von 4 Stichen geschehen musste, war mir nicht lange zweiselhaft, sie musste beseitigt werden, und dies um so mehr, als das מוהו 4, 12 genau genommen entweder auf das Löwengebrüll 4, 10 gehen musste, oder beziehungslos war, nach Beseitigung der ungehörigen vier Zeilen aber sogleich seine richtige Beziehung auf das im Genetiv stehende in Vs. 9 fand. Von ihm geht das Getön aus, welches das Ohr vernahm. Nachdem ich dies erkannt, blieb mir das Schema 8, 8, 8, 7, 7, 8, 7, 8, 8, 8,

Ich untersuchte nun die zwischen der letzten Gruppe von achtzeiligen Perioden stehende vereinzelte siebenzeilige Gruppe, die man (natürlich nach nicht recensiertem Texte) ungefähr so übersetzt:

- V, 5 Es (Dieweil) zehrte seine Ernte auf der Hungrige, Bis aus den Dornen nahm er sie hinweg, Und Durst'ge schlürften sein Vermögen ein.
  - 6 Fürwahr (Denn) nicht aus dem Staube keimt das Unheil, Nicht aus der Erde sprosst das Ungemach.
  - 7 Fürwahr zum Unglück wird der Mensch geboren, So wie der Flamme Funken in die Höhe fliegen.

<sup>1)</sup> Ich habe zu viel Achtung vor dem Verstande des alten Dichters, als dass ich ihm zutraute, er habe hier den Untergang der Frevler unter dem Bilde einer Löwenfamilie schildern wollen, wie man jetzt annimmt, zumal man das Alles erst in den Text hineinlesen muss, der von dieser ihm octroyierten Vergleichung nicht das Mindeste aussagt.

Hier kam weder das אשר קצירו des masorethischen Textes י) und das 🖰 Vs. 5 u. 6 zu rechter Geltung, noch wurde der Parallelismus gewahrt. In 5, 5 findet der Hungrige in a am Durstigen in c seinen Genossen, aber das "bis aus den Dornen nehmen" stand verwaist. Die Anlage wies auf einen sich kreuzenden Parallelismus, und dass diese Auffassung des אל מצנים wirklich hebräisch sei, schien mir mehr als zweifelhaft2); die Vermuthung lag nahe, dass hier ein Stichos ausgefallen sei, in diesem Falle war aber die Zahl von acht Zeilen für die Strophe gewonnen. So blieben noch zwei Strophen mit sieben Zeilen übrig, bei denen sich der Grund des abweichenden Baues leicht ergab. Diese enthalten die Rede, die 'Eliphaz in nächtlicher Vision vernommen hat, also die Rede einer andern Person, und hieran bemerkte ich zuerst, was sich später durch das ganze Buch bestätigte, dass die Einführung einer neuen Strophenform stets einen weitern Abschnitt und einen besondern Theil der Rede markiert, so dass in den strophischen Systemen zugleich die ganze logische Anordnung der Reden ausgedrückt liegt. Man vergleiche z. B. das Schema in Cap. XV:

6444 | 66666 | 778.

Hier enthält der erste Abschnitt 6444 die persönlichen Vorwürfe, die 'Eliphaz dem 'Ijjob macht, der zweite 66666 die theoretische Auseinandersetzung der Vergeltungslehre, angelehnt an den Ausspruch der Männer der Vorzeit; endlich 778 'Eliphaz Uebereinstimmung mit dieser Lehre und zwar so, dass die 77 mit einander correspondieren, indem die erste Strophe das Treiben, die zweite das Geschick der Frevler schildert, worauf die letzte achtgliedrige Strophe die confirmatio gibt und Alles in einem kurzen gnomischen Satze zusammenfasst. — In gleicher Weise wird man auch in den übrigen grössern Strophensystemen bemerken, dass da die Wendungen der Rede liegen, wo die strophischen Formen wechseln,

<sup>1)</sup> Die grammatisch richtige Uebersetzung gibt Schwarz: Was seine Erndte ist. Dies ist aber so unpoetisch als möglich.

<sup>2)</sup> Der Fall, אס אל mit einfachem מבית, denn bei Compositionen wie מבים und במוץ liegt der Fall sehr anders, zusammentritt Jos. 15, 3 ויצא אָל־מִנְגֶב למעלה עקרבים beruht sicher auf einem Schreibfehler. Dass man אַל herbeizieht, beweist eben, dass der fragliche Sprachgebrauch für איל unnachweisbar ist.

### LXXXI

diese Stellen habe ich im Drucke durch eingezogne Zeilen angedeutet. Sehr anschaulich ist in dieser Hinsicht Cap. VIII.

Die oben S. LIII auch auf textkritischem Wege gewonnene Erkenntniss, dass in unserem Texte Lücken sind, wurde durch diese strophische Auflösung desselben häufig bestätigt: 14, 19; 18, 4; 19, 12; 21, 20, 33; 24, 5; 28, 28; 29, 10; 30, 4, wie sich auch häufig Fälle von Interpolationen finden, d. h. Stichen, die möglicher Weise vom Originaldichter stammen, zur Zeit aber nicht am richtigen Platze stehen, z. B. 8, 6; 10, 18, 22; 11, 6; 12, 3, 4; 17, 2; 22, 18. Die Interpolationen sind im Texte durch kleinere Typen ausgeschieden, aber an ihrer Stelle belassen, die Lücken durch Punkte angedeutet und in der Uebersetzung, um den Eindruck des Ganzen nicht zu stören, durch eine angemessene Wendung ergänzt. Einmal hat die Septuaginta noch einen Stichos erhalten, der im masorethischen Texte ausgefallen ist, er ist 11, 20 wieder eingesetzt. Die Beobachtung der poetischen Form wird so von selbst zu einem mächtigen kritischen Hülfsmittel, wie sie es in der classischen und arabischen Litteratur längst ist. Ich erwähne den Fall mit der Septuaginta ausdrücklich, er steht aber nicht vereinzelt, auch in den Sprüchen hat sie Echtes erhalten. Vgl. Ewald, Salom. Schriften S. 95, 111, 136 u. a.

In allen Fällen, wo Lücken vorliegen, wird man bemerken, dass die Gliederzahl des masorethischen Verses Unregelmässigkeiten im Verhältniss zu seiner Umgebung zeigt. Schon hieraus allein folgt, dass der masorethische Vers als Grundlage für Untersuchungen über die poetische Form der alttestamentlichen Dichtungen völlig unbrauchbar ist, weil er ein ungleichartiges Ganzes ist, und überdies, wenn die echte poetische Form im masorethischen Verssystem wirklich ausgedrückt wäre, so würde die Construction aus Stichen mit dem masorethischen Systeme schliesslich zusammentreffen, da der Stichos (nicht das Distichon) das ursprünglichste Element ist, so dass, wer vom Stichos ausgeht, die Sicherheit hat, mit der masorethischen Theilung zusammenzutreffen, wo diese gut ist, wie meine Theilung dies aufweist, während er andrerseits nicht Gefahr läuft, von ihr geäfft zu werden, wo sie über Stock und Stein hinweg verbindet. In Wahrheit aber leitet der masorethische Vers oft irre, wie ausser den lückenhaft überlieferten Stellen auch deutlich 3, 8 zeigt, wo die greifbare Correspondenz von יבעחהן כמרי יום

## LXXXII

אלהים יחננו ויברכנו
 יאר פניו אתנו [ סלה ]
 לרעת בארץ ררכך
 בכל גוים ישועתך
 יורוך עמים אלהים:
 ישמחו וירננו לאמים
 כי תשפט עמים מישר
 יולאמים בארץ תנחם [ סלה ]
 יורוך עמים אלהים:
 יורוך עמים כלם
 יורוך עמים כלם
 יורוך עמים כלם
 יברכנו (' יהוה אלהינו
 יברכנו אלהים
 יברכנו אלהים

Hier sind fünfzehn Stichen, theilbar nur durch 3 und 5, nicht durch 2, 4 oder 6, der Kehrvers und der ihn aufnehmende Strophenanfang zeigt handgreiflich, wie das Gedicht intendiert ist; die masorethische

<sup>1)</sup> Mas. Text im Elohimpsalmenbuch schreibt natürlich dafür אַרוֹים.

#### LXXXIII

Theilung verdirbt dies vollständig, und die ungerade Zahl der Stichen zeigt, dass nicht das Distichon die Basis der Form ist, sondern das Monostichon.

Auf der Annahme, dass je zwei Stichen durchschnittlich eine Einheit bilden, beruht die masorethische Accentuation, die ich nicht in den Text hinübernehmen konnte, weil sie häufig eine Wortverbindung vorschreibt, die mir mit der aus dem Texte selbst ersichtlichen Construction nicht zu stimmen scheint. Dabei aber gerieth ich mit dem Metheg in eine Schwierigkeit, wo dies durch einen Accent vertreten wird. An den Enden der Stichen konnte ich ohne Schaden, ohne Metheg zu schreiben, die Vocaldehnung lassen: statt der im Innern der Zeile stehenden und ein Metheg ersetzenden conjunctiven Accente 1) hätte ich nun immer das Metheg einsetzen sollen, was leider nicht geschehen ist und zu allerhand, freilich für das Wortverständniss einflusslosen Inconsequenzen Veranlassung gegeben hat, die ich zu entschuldigen bitte. Es wäre jedenfalls am consequentesten gewesen, den Text vocallos zu drucken, aber die practischen Gründe der leichtern Verständlichkeit sprachen zu lebhaft dagegen. -

Einige Bemerkungen über die Strophe im Hebräischen überhaupt mögen das Ende dieser Betrachtungen bilden. Das Vorhandensein einer strophischen Poesie ist nur zu erklären aus dem Vorhandensein gesungner, eventuell von Tanz begleiteter Poesie, namentlich von Chören gesungner Poesie, die epische Erzählung wird durch die ausgedehnte Strophik gehemmt, die alte Poesie kennt sie nicht, Epen in grössern Strophen sind modern<sup>2</sup>). Hingegen ist für chorisch gesungne Lyrik eine bestimmte Silbenzahl der einzelnen Glieder nothwendig, namentlich wenn die Texte länger sind, weil sich nur in

<sup>1)</sup> Siehe Baer, Die Metheg-Setzung in meinem Archiv I. S. 67.
2) Die älteste deutsche Form ist die der kurzen Reimpaare, später erst werden je vier Paare zur Strophe verbunden. Die Dante'schen Terzinen bilden keine Strophe, sie sind nur eine eigne Art von Reimverschränkung, die, statt abzuschliessen, immer weiter in's Unendliche strebt. Die altfranzösischen Romane benutzen den eilfsilbigen Vers, später Alexandriner ohne strophische Bindung. Die älteste deutsche Uebersetzung vom Ariost bildet die Strophe nur durch paarweis gereimte Alexandriner, also eigentlich gar nicht nach. — Die classische Epik der Griechen und Römer kennt die Strophe nicht, ebenso wenig Ferdusi.

#### LXXXIV

diesem Falle die Melodie wiederholen kann. Je einfacher man sich die Melodie denken muss, um so kürzer fallen die Strophen aus und um so häufiger wird in längern Gedichten die Melodie wiederholt. Der Abschluss der Melodie erfordert aber zugleich den Abschluss des Gedankens in der Dichtung; die Strophe ist also ihrem Begriffe nach der einen Gedanken abschliessende Theil eines Gedichtes, der in einer bestimmten musikalischen Form vorgetragen wird.

Da die Hebräer nun nach den Zeugnissen der Psalmen selbst chorisch gesungen haben, und zum Theil recht lange Texte, so ist eo ipso nothwendig, dass sich in diesen Texten Strophen finden, ohne die nicht im Chor gesungen und getanzt werden kann, so wenig als in unsern Kirchen ein Choral durchcomponiert gesungen werden kann, weil ihn eine grössere Menschenzahl dann nicht auswendig behält. Durch den Bau der alphabetischen Psalmen ist auch längst 1) erwiesen, dass Strophen vorhanden sind. Ist nun die Voraussetzung richtig, dass die Strophen aus Gründen der Sangbarkeit nothwendig sind, wobei leicht möglich und mir gar nicht unwahrscheinlich ist, dass oft in einer vierzeiligen Strophe nur zwei Zeilen (Stichen) eine Melodie hatten, die in den zwei folgenden schon wiederholt wurde 2), so muss andrerseits zwischen den verschiedenen correspondierenden · Strophen der Stichen eine Uebereinstimmung der Silbenzahl vorliegen, also Zeile 1 in Strophe 1 mit 1 in Strophe 2, 3 u. s. w. stimmen, sonst ist die Sangbarkeit nicht vorhanden. Versucht man die Silbenzählung in den correspondierenden Stichen, wobei man den Schewa mobile, als den Vertreter eines ältern Vocales, wohl mit Recht als Silbe zählen kann<sup>3</sup>), so stellt sich ein

1) Schon vor Sommer's Bibl. Abhandlungen deuten Martianay und Pouget im Schluss der Prolegomena zu Hieronymus Divina Biblioth. nach Hieronymus Vorgange auf die alphabetisch begränzten Strophen.

2) So in den arabischen Liedern bei Lane, Sitten und Gebräuche, deutsch von Zenker II. S. 198. Von den Melodien in Chodzko's Specimens of the popular poetry of Persia kann ich keinen Gebrauch machen, da er den Text nicht unter die Noten stellt. Weder von Chodzko noch von Layard (Discoveries in the Ruins of Babyl. S. 667) und Lane ist in den Melodienaufzeichnungen übrigens auf das System der Dritteltöne Rücksicht genommen, so dass sie sicher nur ein sehr ungenügendes Bild des wirklichen Melodienklanges geben.

3) Die Chatefvocalklänge nach den Gutturalen sind aus nahe-

### LXXXV

analoges Verhältniss heraus wie in den arabischen Liedern, die sich bei Villoteau 1) und Lane mit ihren Melodien aufgezeichnet finden. Hier zeigt sich nämlich, dass die correspondierenden Stichen in den verschiedenen Strophen nicht ganz genau die gleiche Silbenzahl haben, dass die Differenz aber eine Grenze hat, die vier Silben nicht überschreitet, so weit ich beobachtet habe, und zwar so, dass bei mittlerer Zahl von 8 Silben im Stichos die Schwankung zwischen 7 und 10 liegt, wobei der Defect durch Vocaleinschübe oder Zusammenziehung mehrerer Noten auf eine Silbe, und der Ueberschuss durch Synhizesen der Silben oder Ansprechen derselben auf eine Note ausgeglichen werden muss. Machen wir für die Beurtheilung hebräischer Stichen von dieser auch in andern Litteraturen bekannten Freiheit Gebrauch, so stellt sich z. B. Thren. 3, 1 f., wo das Alphabet die Stichen und Strophen abgrenzt, das Verhältniss so:

liegenden Gründen nicht zu zählen, auch die Dualendung dürfte einsilbig gesprochen sein, so auch viele Segolatformen.

<sup>1)</sup> Villoteau, De l'état actuel de l'art musical en Egypte in der Description de l'Egypte. 2. édit. Paris 1826. Tome 14 p. 135 f. bemerkt ausdrücklich: Ici (in der Aussprache chachakely statt chachakly) comme dans plusieurs autres endroits des chansons arabes, on remarque une syllabe ajoutée dans le mot par le chanteur pour faire accorder les paroles avec la mélodie, quelquefois aussi et par le même motif, on retranche des syllabes comme on peut le remarques au dernier mot de ce couplet. Sehr auffallend ist die Silbenmehrung in den syrischen Gesängen ebenda p. 318, wo sabe für sab, berokhe für berokh, lokhe für lokh u. a. m. gesungen wird, sogar debeho für debho. Andres siehe ebenda p. 314, wo Villoteau bemerkt: Ces additions sont fort en usage parmi les chanteurs orientaux; die Silbenzahlen des Ephrämischen und Jacobischen Maasses werden in der Melodiebildung nicht beachtet.

## **LXXXVI**

In diesen Silbenzahlen setzt sich das ganze Lied fort, nur ganz wenige Zeilen sind länger oder kürzer; manche uns jetzt different scheinende Zeilen mögen in der alten Aussprache auch völlig übereinstimmend gewesen sein, denn bei dem langen Leben der Sprache ist es unmöglich, dass unser Vocalismus aus den jüngsten Perioden noch mit dem ältesten gleichstand. Nicht selten mag auch die ungenaue Textüberlieferung an allzu auffallenden Differenzen die Schuld tragen. Mir scheint die Annahme begründet, dass wir in dieser Silbenzahl des einzelnen Stichos das wahre Gesetz der poetischen Form bei den Hebräern haben. ähnlich wie die Syrer einfach die Silben zählten und die romanischen Völker dies noch heute thun, ohne ein quantitierendes oder accentuierendes Verssystem zu benutzen. Das Gesetz ist aber von den Hebräern nicht strict gehandhabt, Differenzen von ein oder zwei Silben sind nicht vermieden, ähnlich wie vor Opitz die neudeutsche Verskunst auch nachlässig genug war, dergleichen nicht streng zu beachten, ohne dass man darum die Form leugnen kann 1). Dies Gesetz der annähernd gleichen Silbenzahl genügt für die geforderte Sangbarkeit der Zeilen und Strophen nach einer und derselben Melodie, die für unser Ohr freilich nicht besonders wohlklingend gewesen sein möchte.

Abgesehen aber davon, dass, wo die Stichen kenntlich sind, sich auch eine mittlere Silbenzahl einstellt<sup>2</sup>), sprechen noch zwei

Wér das élend báwen wíll 7 Eín braiten hút den sól er hán 8

Só ziehen wir durch Soffeien hinein 10 (Savoien) Só ziehen wir durch der armen Jecken lant 11 (Armagnac) In allen aber sind vier Hebungen, wodurch die Sangbarkeit hergestellt ist, und Niemand denkt daran, um der Nachlässigkeit willen die Form selbst zu leugnen.

2) Sie wird selbst völlig gleich z. B. Cant. 2, 4:

Hêbi'ani 'el bêt hajjajin, 8
Wediglo salaj 'ahaba!
Sammechuni ba'ašišot, 8
Rappeduni battappuhim, 8
Ki holat 'ahaba 'ani! 8
Semolo tahat lerosi 8
Wimino tehabbeqeni! 8

<sup>1)</sup> Es finden sich z. B. bei Uhland, Volkslieder II. S. 798 in einem Wallfahrtslied als correspondierende Zeilen:

#### LXXXVII

andre Umstände dafür, dass weder ein quantitierend-metrisches, noch ein accentuierend-rythmisches Princip dem hebräischen Stichenbau zu Grunde liegt, nämlich erstens dies, dass in einer Sprache, die kurze Silben (nicht kurze Vocale) so gut wie völlig verloren hat, ein frisch bewegtes Metrum unmöglich ist, und von selbst zur Silbenzählung werden muss¹); zweitens dies, dass, sofern wir uns die alte Lyrik durchgehends gesungen und nicht gesprochen vorzustellen haben, der Rythmus durch den Tact der Melodie und durch die Schlaginstrumente, Castagnetten, Handpauken, Sistrum und Triangel genügend markiert war, in Folge wovon der rythmische Accent der Verszeile entbehrlich und für den Dichter gerade bei dem hebräischen Silbengesetze schwer herzustellen war. Auch in den arabischen Texten bei Lane und Villoteau fällt der gute Tacttheil auf unbetonte Silben und umgekehrt.

Das bisher Erörterte fasst sich in folgende Sätze zusammen:

- 1. Die längern lyrischen und gesungnen hebräischen Poesien zerfallen in Strophen, welche eine gleiche oder in einem symmetrischen Wechsel stehende Zahl von einzelnen Gliedern oder Stichen haben. Die Strophe ist zugleich Sinnabschnitt.
- 2. Die correspondierenden Stichen haben eine ungefähr gleiche Silbenzahl in den verschiednen Strophen, wenn die Strophen durch-componiert waren.
- 3. Umfasst die Melodie nur ein Stichenpaar, von denen sich mehrere zu einer längern Strophe zusammenbauen, so müssen die innerhalb derselben Strophe nach der gleichen Melodie gesungnen Stichen in ihren Silbenzahlen annähernd gleich sein.
- 4. Ist nach Analogie der dreitheiligen deutschen Strophe mit zwei Stollen und einem Abgesang denkbar, dass in einer Strophe ein Melodientheil zweimal wiederholt wurde, wozu sich dann ein dritter musikalischer Theil für das Ende der Strophe gesellte.
- 5. Die Zahl von 8 Silben ist die mittlere Norm für den Stichos, doch gibt es auch Stichen mit grössern Silbenzahlen, die sich wie in dem Beispiele Thren. 3 dann durch das ganze Gedicht hindurch-

<sup>1)</sup> Vgl. die Versuche, arabische Metra im Neuhebräischen einzuführen und die neuhebräische Metrik überhaupt bei Kämpf, Die ersten Makamen aus dem Tachkemoni S. 28. Diese Verse sind nur scheinbar metrische, in Wahrheit ist es eine Silbenzählung, die sich höchstens dem Schewa accomodiert.

# LXXXVIII

ziehen, oder an bestimmten Stellen der Strophe regelmässig auftreten. Ihre Silbenzahl beträgt durchschnittlich zwölf.

Das hier Gesagte gilt zunächst nur für die gesungene lyrische Poesie, diese ist der Boden, auf welchem die strophische Kunst allein entstehen kann und entsteht, weil sie hier durch die Natur der Sache aus innerer Nothwendigkeit gefordert wird. Ist aber einmal diese dem schönen Ausdruck der Empfindung adäquate Form gefunden, so bemächtigt sich auch der nichtlyrische Dichter dieses Kunstmittels, und er wird es besonders da gebrauchen, wo das Ohr, an die formelle Rundung des Satzes gewöhnt, diese am eifrigsten verlangt, also an den wesentlich empfindsamen und lyrischen Stellen. So lässt Shakspear selbst ein Gespräch zwischen Romeo und Julie sich strophisch gestalten und den Chorus im Sonnet sprechen I, 5, von selbst rundet sich das "Verlassen hab' ich Feld und Auen" mit dem entsprechenden Gliede zu zwei Ottaven ab, Schiller's Jungfrau und seine Maria sprechen in lyrischen Strophen, Gottfried von Strassburg beginnt sein Epos mit durchgereimten Vierzeilen, was die grossen Dichter aller Zeiten gethan haben, den in volksthümlicher Lyrik entwickelten Strophenbau als hohes Kunstmittel zu verwenden, die hebräischen Dichter haben es nicht unterlassen, das Buch 'Ijjob zeigt es.

Man mag an der nachfolgenden strophischen Anordnung noch mancherlei auszusetzen finden, es gibt Stellen in meinem Texte, deren Construction ich selbst nur für provisorisch ansehen kann, zumal es mir nicht gelungen ist, die interpolierten Stichen an ihren richtigen Platz zu stellen, und vielleicht auch gelegentlich eine Lücke supponiert ist, wo andre Exegese einen Zusammenhang möglicher Weise erkennen lässt, dennoch hoffe ich durch die Herstellung der Strophen das alte Gedicht seiner ursprünglichen Form wieder angenähert zu haben. Ich übergebe es nach neunjähriger, immer neu wieder aufgenommener Arbeit nunmehr der Weiterbildung oder Verbesserung Andrer, mit dem Bewusstsein, meinerseits dem Grundsatze des Dichters gehuldigt zu haben, dass das Ohr die Worte prüfen soll, wie der Gaumen die Speise.

#### III.

Nachdem die Mehrzahl der Ausleger des Buches 'Ijjob sich in dem Urtheile vereinigt hat, dass die Reden Elihu's Cap. 32-37 ein Einschub sind, welcher den ganzen Zusammenbau des Werkes zerstört, nachdem auch bei sonst conservativer Richtung Delitzsch erklärt hat: "Mit jener Kritik, welche die Reden Jahwe's vollziehen, ist die in den Reden Elihu's vorliegende Kritik unvereinbar," können wir uns der Mühe überhoben erachten, die schon oft geführte Untersuchung noch einmal zu führen. Vgl. meinen Artikel Hiob in Schenkel's Bibellexicon. Um sich von der Richtigkeit der Ausscheidung dieses Einschubes zu überzeugen, hat man übrigens, nachdem er einmal erkannt ist, nichts weiter zu thun, als den klaren Zusammenhang des echten Gedichtes zu betrachten und dann nachzusehen, in welche Verwirrung und Unzulänglichkeit Alles geräth, wenn man darin auch den Elihu zu Worte kommen lassen wollte. Was übrigens zur Vertheidigung dieses Stückes beigebracht werden kann, das ist von Stickel (Das Buch Hiob. Jena 1842) gesagt worden, ohne dass es ihm gelungen wäre, die Ausleger für seine Auffassung zu gewinnen. Ich verweise also für die Elihufrage auf die neuen Werke von Delitzsch, Dillmann, Ewald und die isagogischen Schriften.

Anders liegt die Frage wegen der im echten Gedichte von mir übergangnen Schilderung des Behemoth und Leviathan 40, 15 bis 41, 26, sofern hier noch keine grössere Uebereinstimmung in der Verwerfung des Stückes erzielt, noch weniger eine plausible Erklärung für das Vorhandensein dieser Schilderungen im Texte gewonnen ist.

Ueber Zweck und Absicht der zweiten Rede Jahwe's 40, 7 kann im Grunde keine Meinungsverschiedenheit Statt finden, sie hat die Aufgabe, dem 'Ijjob zum Bewusstsein zu bringen, dass, wie die physische Weltordnung ihm ein Räthsel ist und bleibt, obwohl er ihre gesetzliche Ordnung zugestehen und seine Unfähigkeit, sie aufrecht zu erhalten, bekennen muss, so auch die Aufrechterhaltung der moralischen Weltordnung für ihn ein Ding der Unmöglichkeit ist. Die wechselnd befehlende und fragende Redeform ist von ausserordentlicher Wirkung, man wird die wenigen Zeilen 40, 7-14 nicht lesen können, ohne von der Empfindung ergriffen zu werden, dass sie abschliessend dem ungestümen Menschen mit Erhabenheit zurufen: Auch die Lenkung der moralischen Weltordnung 1) überlass dem Schöpfer, denn du bist ohne Einsicht und ohne Macht. In diesem Sinne antwortet auch 'Ijjob, er nennt Gottes Thun ein Wunder, über das er unverständig geredet habe, und er erklärt, dass er Genugthuung empfangen, da Gott ihn seiner Erscheinung gewürdigt habe. Dies tröstet ihn über Staub und Asche, womit es stimmt, wenn er in der noch ungeläuterten Stimmung des Kampfes 13, 16 sagt, es würde ihm Trost sein, wenn er Gott gegenübertreten und sich rechtfertigen könne, auch auf die Gefahr hin, sofort zu sterben.

In diese Gedankenreihe nun noch einmal zwei Thierschilderungen einzuschieben, die poetisch entschieden geringern Werth haben als die vorangehenden, dünkt uns in hohem Maasse geschmacklos, weil es die auf Einfachheit und Concentrierung des Gedankens beruhende Wirkung des Schlusses auf die verletzendste Art beeinträchtigt. Denn so billigen Kaufes können wir hier Delitzsch nicht durchlassen, wenn er diese Thierbilder damit ästhetisch und sachlich

<sup>1)</sup> Hierin liegt im Sinne des Dichters auch die Mahnung, über die Zwecke der menschlichen Geschicke nicht nutzlos zu sinnen, da sie doch unerklärlich sind, wie der alte Spruch sagt: Ich weiss nicht, woher ich komme, ich weiss nicht, wohin ich gehe, mich wundert's, dass ich so fröhlich bin; — ein Abweisen dieser Fragen, wie es freilich nur Solchen gestattet ist, die nicht aus bequemer Oberflächlichkeit, sondern nach Kampf und Leid auf Resignation und Pflichtgefühl als Abschluss geführt worden sind. Der Dichter der Elihureden ist so weit noch nicht gekommen, er hat die Summa des 'Ijjob falsch gefasst, und mäkelt darum immer an früheren Positionen des Helden herum, ohne auf die Hauptsache einzugehen. Immer wieder will er das Räthsel lösen, dessen Unlöslichkeit er wissen könnte, aber ohne jeden Erfolg bemüht er sich um das Unvergleichliche, das hier Ereigniss wird.

zu rechtfertigen sucht, dass er sagt: Diese beiden Thierbilder sollen den 'Ijjob lehren, wie wenig er dem Gerichte über die Frevler gewachsen ist, er, der nicht einmal dem Behemoth ein Seil durch die Nase ziehen kann, und wenn er einen Angriff auf den Leviathan versucht hätte, lebenslänglich daran denken würde. — Wir können diese Art der demonstratio ad hominem, um ein an sich klares Ding noch klarer zu machen, nur burlesk und daher in Jahwe's Munde unmöglich finden. Der Dichter aber, der so verführe, dass er diese Stelle in die zweite Rede Jahwe's setzte, käme uns vor wie der Löwe in der Fabel, der dem Kinde die Fliege abwehrte und ihm bei der Gelegenheit den Schädel einschlug, und obwohl mit dem Satze "indignum tanto poeta" unkritischer Missbrauch genug getrieben sein mag, so halten wir dennoch dafür, dass der Dichter des 'Ijjob einen so plumpen Compositionsfehler nicht gemacht haben kann.

Hierzu kommt, was Dillmann bemerkt, dass die Wahl des Beweismittels eine unglückliche ist, weil überhaupt kein Thier für den Menschen unüberwindlich ist, und weil die ägyptischen Thiere erst weitläufig beschrieben werden müssen, ehe sie einen Beweis liefern, wobei der Dichter auch auf unwesentliche Dinge kommt und vom Ziele abirrt, so dass die rechte Pointe verloren geht. Endlich lässt sich das ganze Stück herausnehmen, worauf der Zusammenhang nur gebessert und nicht durchbrochen erscheint, was zwar kein sicheres Merkmal für Unechtheit ist, wie jedes zusammengestrichene Theaterstück beweist, was aber in Verbindung mit den übrigen Gründen ein grösseres Gewicht als sonst beanspruchen kann.

Erlaubt nun die Betrachtung dieses Stückes rücksichtlich seiner Bedeutung in der Gesammtcomposition die Annahme nicht, dass es vom Dichter selbst an diese Stelle gebracht ist, erweisen sich aus ähnlichen Erwägungen auch Versuche, durch Umstellung¹) zu helfen, als ungenügend, so entsteht uns die Frage, wie gelangte der Abschnitt an seine jetzige Stelle, und wer hat ihn geschrieben? Hierauf ist bisher die Antwort ertheilt: Ein späterer, in Aegypten

<sup>1)</sup> Eichhorn, geschmackvoll und klar, stellt so: 39, 30; 40, 15-31; 41, 4-26; 40, 32; 41, 1-3, wodurch eine leidliche Entwickelung gewonnen wird, aber freilich die Schwierigkeit ebenso wenig als durch einfache Ausscheidung gelöst ist.

lebender Dichter, der das Buch gelesen hatte, habe sich gemüssigt gefühlt, die Wunderthiere Aegyptens zu beschreiben und diese entweder nach Cap. 39 oder an der Stelle, wo sie jetzt stehen, eingeschoben. Letzteres nimmt Dillmann nach Ewald 1) an, und dafür soll die Fragenreihe 40, 25 und das Stück 41, 2 f. sprechen, während Dillmann vorher mit Recht bemerkt, 41, 3 nehme sich aus wie ein verlorner Posten.

Wie aber die Fragenreihe 40, 25 mehr beweisen soll, als dass diese Fragerede in irgend einer Beziehung zu Cap. 38—39 steht, die aber gar nicht die der Nachahmung zu sein braucht, und wie sie in's Besondere beweisen soll, dass der spätere Dichter seinen Einschub dahin gesetzt haben soll, wo er jetzt steht, das vermag ich nicht zu begreifen. Auch der verlorne Posten in 41, 3 oder genauer 41, 25 kann für diese Ansicht nicht gebraucht werden. Nichtsdestoweniger wollen wir mit ihm unsre Betrachtung beginnen, vielleicht kann er Auskunft geben, woher er stammt.

Wenn man, bekannt mit dem übrigen Inhalt des Buches nach den Worten, welche die Schwierigkeit schildern, das Crocodil zu harpunieren, liest:

מי הוא לפני יתיצב

מי הקרימני וישלם

תחת כל השמים לי חוא

Vgl. 11, 3. לא אחריש בריו

יה אותיש בו יי 11, 0. ורבר גבורות וחין ערכו Wer kann sich vor mein Antlitz stellen,

Wer mich angreifen und unversehrt bleiben?

Mein ist, was unterhalb des ganzen Himmels,

Ich werde sein Gerede nicht ertragen,

Und das . . . . . . .

so wird man sich nicht besinnen, diese Worte als von Gott gegen Lijob gerichtet anzusehen, — da doch das Crocodil schwerlich sprechend gedacht werden soll, und ihm auch nicht Alles unter dem Himmel gehört, — auch wenn man bemerken sollte, dass ich etwas nachgeholfen habe. Ich habe hier nämlich ששלם geschrieben statt M. אשלם, was jüngere, in besonderm Interesse gebildete Lesart ist für jenes ältere, das S. noch richtig bietet τίς ἀντιστή-

<sup>1)</sup> Ewald betrachtet sie jetzt als aus einem selbständigen Gedichte entlehnt. Dicht. d. A. B. I, 1. 81.

Beiläufig sei bemerkt, dass so auch σεταί μοι καὶ ύπομενεῖ. in den Sinn angreisen kommt, den es Am. 9, 10 hat, and hier nicht nach 'aqdama im Sinne von beschenken genommen werden muss, was ja ohnehin nur eine besondre und keineswegs die einzige Wendung ist, die 'aqdama = הקרים genommen hat. הקרים wie 'aqdama heisst im קרם Jemandes etwas thun'), also vor ihm niederlegen, ihn beschenken ebenso wohl, wie auf ihn zugehen, friedlich und feindlich. Die jetzt gewöhnliche Auffassung: Wer hat mir zuvor gegeben, so dass ich zurückerstatten müsste, stammt aus V. quis ante dedit mihi, ut reddam ei, und ist wegen des in erster Person ersonnen, wie Delitzsch ganz richtig bemerkt: der Sinn von ואשלם bestimmt sich nach ואשלם; leider aber bestimmt er sich unrichtig, denn die Hauptsache, das zuvor geben, ist in das הקרים nur vermöge eines quid pro quo gekommen. mag geben heissen können, zuvor geben heisst es nicht, die Ausleger dachten an or im Sinne von vorher, alt, gadim, und begiengen eine exegetische Fahrlässigkeit, indem sie den Sinn der Wurzel zweifach verwendeten, einmal im Sinne von vorlegen, darbieten, dann im Sinne von zuvor. Aehnlicher exegetischer Nachlässigkeiten habe ich eine reiche Blumenlese. -

2) Ich bitte danach 11, 3 so zu bessern: Auf dein Gerede sollen Männer schweigen.

<sup>1)</sup> Ebenso נגד im נגד Jemandes etwas thun, vorlegen, anzeigen.

heissen: sein verführerischer Redebau. Die Fortsetzung מני לבושו (ג'), geht dann wieder deutlich auf das Crocodil, steht aber mit dem vorigen in keinem Zusammenhange. Die Trübung des ursprünglichen Sinnes der Stelle, in dem Interesse, hier einen Zusammenhang herzustellen, zeigt sich zunächst in der Einsetzung der ersten Person אישלם, was der älteste Textzeuge noch bietet.

Die Absicht, hier durch wohlgemeinte Aenderung einen Zusammenhang zu erzwingen, zeigt sich aber auch noch weiter in zwei Suffixen, von denen das eine in die Recepta aufgenommen, das andere nur in einigen Handschriften und Targumausgaben steht. Das letztere ist die Lesart 2b מי הוא לפניו יחיצב statt ילפני), und ist von den Herstellern der Recepta verworfen, das andere aber ist von ihnen in יעורנו (Ketib 23) angenommen, wofür die Babylonier יעירנו (Ketib) lasen, beides in gleichem Sinne, ersteres aber als gekürztes Polel besser. Die S. hat, obwohl sonst auf andern Text weisend, οὐ δέδοικας ὅτι ἡτοίμασταί μοι = לא אבור כי יעורנו, dessen Urschrift ich zwar nicht finden kann, das aber jedenfalls beweist, dass ihre Vorträge ein Suffix erster Person, also 'i hat, wogegen unser Text im Interesse des vermeintlichen Zusammenhanges ון bietet, das wohl in Erinnerung an העחידים עורך לוית 3, 8 entstanden ist. Dass sich aber in der Recepta das לפני erhalten hat, ist ein glücklicher Umstand, dies gestattet sowohl den Rückschluss auf das Echte, als es mit seiner Variante den Weg lehrt, den die Textwandlung hier eingeschlagen hat. Statt יעורגן wird ein Verbum mit Suff. erster Person gestanden haben, und ebenso מראין statt מראין das echte sein. Aber wir müssen noch einen Stichos dazu nehmen, die Worte הן תוחלתו Dass hier nach dem natürlichen Bezuge das Suffixum in חוחלתו parallel dem עליו in 40, 32 nur auf das Crocodil gehen kann, ist auf den ersten Blick deutlich, ebenso deutlich ist es aber, dass man dabei zu gar keinem Sinne gelangt, denn wenn das Crocodil unangreifbar ist, dann wird wohl seine Hoffnung oder sein gutes Zutrauen nicht betrogen werden. Interpreten à tout prix wissen sich aber zu helfen und vermittels einer Enallage der Per-

<sup>1)</sup> Das Trg. in Buxtorf's Bibel hat so לקדמוי

sonen über Stock und Stein zu hüpfen. Da soll in seine, nicht des Crocodils, sondern des Angreifers Hoffnung sein, welche betrogen wird, da er schon beim blossen Anblick des Crocodils von dem gliederlähmenden Schrecken umsinken soll (!!), — wogegen ich der Ansicht bin, dass er fortlaufen würde, so schnell ihn die Füsse tragen. Und zum Danke für unsre gläubige Fügsamkeit, mit der wir hier Zusammenhang herauspressen wollen, erhalten wir dann etwa folgende Uebersetzung:

Lege deine Hand an das Crocodil, Denke an den Kampf, thu' es nicht wieder.

O¹), seine (des Angreifers) Hoffnung hat sich falsch erwiesen, Sogar bei (אַל!) seinem (des Crocodiles) Anblick wird er hingestreckt.

Keiner ist verwegen genug, dass er ihn (das Crocodil) reize, Und wer ist es, der sich vor mich stellte, Wer gab mir etwas zuvor, dass ich erstatten müsste, Unter dem ganzen Himmel ist Alles mein u. s. w.

Ich bin unbescheiden genug, diese Uebersetzung für ganz sinnlos zu halten, solch' ein Resultat ist der angewandten Künste nicht werth. Lassen wir uns aber nicht mehr durch den vermeintlichen Zusammenhang beirren, und nehmen wir unter Beachtung des Umstandes, dass 41, 5 an 40, 32 unmittelbar und verständig anschliesst, die bisher behandelten Stichen zusammen, so erhalten wir folgende wohlgerundete achtgliedrige Strophe:

> הן תוחלתו נכזבה הגם אל מראי ישל [מראיו .M.] לא אכזר כי יעורני [יעורנו .M.] ומי הוא לפני יתיצב מי הקדימני וישלם [אשלם .M.] תחת כל השמים לי הוא לא אחריש בדיו ורבר גבורות וחין ערכו

Dies sind Worte, die trotz des unsichern Sinnes von ישל und nur eine einzige, und zwar ganz bestimmte zweifellose Deutung gestatten. Es sind Worte der Ueberlegung, die Jahwe zu sich

<sup>1)</sup> Ich schreibe absichtlich nicht sieh', weil dies den Schein erweckt, als ob hier die zweite Person weiter gienge.

selbst spricht, bevor er 'Ijjob antwortet, ihre Situation ist zwischen 31, 37 und 38, 1. Ob sie aber dort hinzusetzen sind, werden wir bald weiter sehen. Die Uebersetzung lautet:

# Jahwe spricht:

- 41, 1 Sieh', seine ('Ijjob's) Hoffnung ist getäuscht.

  Ob er auch wohl gegen meine Erscheinung sollte kämpfen,

  [Ausser יפויל vgl. arab. tawala streiten bei Beladsori
  ed. De Goeje S. 65.]
  - 2 Er ist nicht keck, mich aufzureizen, Wer ist's denn (auch), der vor mir steht?
  - 3 Wer wird mir denn entgegentreten und in Frieden bleiben 1), Mir ist Alles unter dem Himmel zu eigen.
- 4 Ich werde sein Gerede nicht schweigend ertragen
  Und das Wort des Hochmuths und seine künstliche (?) Rede.
  Die Worte 38, 1: Und Jahwe erwiederte dem 'Ijjob aus dem Gewittersturme und sprach: Wer ist es, der die weise Führung leugnet
  u. s. w. schliessen sachlich sehr wohl an.

<sup>1)</sup> Vgl. ממור ושלם בי מוחר בי ממור ושלם בי מוחר משלם בי מוחר מוחר משלם בי מוחר משלם בי מוחר מוחר משלם בי מוחר מוחר משלם בי מוחר משלם בי מוחר משלם בי

#### **XCVII**

Andrerseits aber stehen nach Ausscheidung des verlornen Postens 41, 3, der inzwischen noch seine Schicksalsgenossen an sich gezogen hat, die Worte 40, 32 und 41, 5 im besten Zusammenhange, und zugleich zeigt sich, dass die ganze Schilderung des Crocodiles in gut geordneten, in einer künstlichen Steigerung begriffnen achtzeiligen Strophen besteht, in die zwischen der zweiten und dritten jene hier fremde Strophe eingedrungen ist. Dass auch sie acht Stichen hat, konnte dies Eindringen nur erleichtern.

Ziehen wir nun auch die Schilderung des Behemoth oder Nilpferdes in unsere Betrachtung 1), so machen wir zunächst die Wahrnehmung, dass die Schilderung seiner ausserordentlichen Kraft sich abermals in acht Stichen vollendet 40, 15-18, und ebenso die andre, dass die verbreitete Auffassung von 40, 23-24 wieder einmal nur mit Hülfe der beliebten unmotivierten Subjectswechsel zu Stande kommt. Vs. 23 wird vom Behemoth gesagt, er schrecht nicht auf, er bleibt in Sicherheit, und dann sollen die Worte בעיניו יהחנו bedeuten (ironisch): Man fange ihn einmal vor seinen Augen, d. h. indem er zusieht, was er dann gewiss thut, oder: man fängt ihn, welches letztere gegen die Voraussetzung und den Zweck der Schilderung ist, nach der er eben nicht gefangen werden kann. Dass man ihm dann mit Stricken oder Fangseilen oder Sprenkeln (von den an die Stricke angebundnen Spiessen oder Harpunen Dillmann's steht gar nichts da) die Nase durchbohren soll, wie die Worte במוקשים ינקב אף maltraitiert werden, das mögen die Ausleger den Jägern einmal practisch vormachen. Man darf doch dem alten Dichter nicht gar zu tolle Vorstellungen zumuthen.

Hier wird vielmehr der Unbefangene zugestehen, dass, wenn die Verse im Zusammenhange gelesen werden,

הן יעשק נהר ולא יחפוז יבטח כי יגיח יררן אל־פיהו בעיניו יקחנו . . . במוקשים ינקב־אף

Beiläufig sei bemerkt, dass aus der Schilderung dieses Thieres sich schliessen lässt, dass der Verfasser den Elephanten noch nicht kannte, der auch bei den Römern erst auffallend spät bekannt wurde.

#### **XCVIII**

die Wörter יקחנו יותמי und 'יקחנו und dasselbe Subject haben müssen, nämlich den Behemoth, der so grossartig gedacht wird, dass er einen Jordan mit Mund oder Augen aushalten kann, woneben dann קמוקשים 'נקב־אף ganz aus dem Zusammenhange fällt, da der Behemoth zu ינקב־אף aus sachlichen Gründen nicht Subject sein kann, und ein andres passendes Subject nicht vorhanden ist. Hieraus aber folgt, dass der scheinbare Stichos במוקשים 'נקב־אף weder nach hinten noch nach vorn Anschluss hat und demgemäss ausgeschieden werden muss.

Weiter ist nun auf den Umstand aufmerksam zu machen, dass sich an drei Stellen unsrer Thierschilderungen vollständige Tautologien befinden, die weit über das Maass des stylvoll gehandhabten rhetorischen Parallelismus hinausgehen, der sich ohnehin in den einzelnen Stichen zeigt. Es sind dies die Stellen 40, 21; 41, 8, 20.

תחת צאלים ישכב 21, 40, בסתר קנה ובצה יכסהו צאלים צללו 12, neben 40, 22 יסבהו ערבי נחל

Er liegt unter Lotus, In der Hülle von Rohr und Sumpf, Es deckt ihn Lotus als Schatten, Ihn umgeben Pappeln des Baches.

Hier ist weder Fortschritt noch Erweiterung im Gedanken, sondern öde Wiederholung, der erste Ausdruck aber ist für den Nil passender, da an ihm nicht ערבי נחל sind¹). Wir haben es mit einer doppelten Beschreibung eines und desselben Zuges zu thun.

In gleicher Weise steht 41, 8 von den Schildern des Crocodiles:

אחד באחד יגשו ורוח לא יבא ביניהם איש באחיו ידבקו neben יתלכדו ולא יתפרדו Eines nähert sich an das andre, Und kein Luftzug dringt dazwischen durch, Eines hängt fest am andern, Sie hängen zusammen und trennen sich nicht.

<sup>1)</sup> Gauhari sagt: Ġarab ist auch der Name einer Baumart, die persisch 'esfidâr genannt wird. Fresnel im Journ. as. 1853 S. 496 nennt sie espèce de peuplier qui croît sur les bords de l'Euphrate; es ist nicht die Trauerweide, welche von den Botanikern mit falscher Vergleichung Salix babylonica genannt ist, da diese am Euphrat nicht wächst. Die von unsern Arten verschiednen Weiden heissen dort safsaf, was Gauhari durch khilâf, Weide, erklärt.

Und auch hier ist der erste Ausdruck der feinere, wegen des concreten dichterischen Ausdruckes, dass kein Wind durchdringt statt der blossen Beschreibung in der zweiten Version.

So ergibt uns unsre Betrachtung der Verse 40, 15 bis 41, 26 eine Reihe sehr bedeutsamer Resultate. Wir fanden

- eine ungehörige achtgliedrige Strophe, die in einer früheren Situation des Gedichtes passend sein könnte 41, 1-4;
- 2) eine Reihe von doppelten Formulierungen desselben Gedankens, 40, 18, 21; 41, 8, 20, welche aussehen wie Versuche des nach einem concisen Ausdrucke ringenden Dichters, so auch die ganze Strophe 41, 10-13;
- 3) einen zusammenhanglosen Stichos 40, 24b.

Hinzuzufügen ist noch, dass nach Abzug jener doppelten Formulierungen und ungehörigen Stichen für den Behemoth zwei und für das Crocodil sieben achtzeilige Strophen übrig bleiben. Die Schilderung des letztern geht mit Steigerung vorwärts, doch ist der Inhalt von Strophe 1 und 2, nämlich 40, 25 — 28 und 29 — 32, wesentlich identisch, indem beide ausführen, man könne des Thieres nicht habhaft werden, es habe nicht nöthig, gute Worte zu geben oder mit sich spielen zu lassen. Daran schliesst sich die Schilderung seines Rachens und seines Schuppenpanzers 41, 5—8, seines Wasserspritzens und seiner feurigen Augen (in's Wunderbare gemalt und unfertig) 10—13, der Festigkeit und Gedrungenheit seines Fleisches 14—17, der Undurchdringlichkeit seiner Haut 18—22 und endlich eine Beschreibung seiner gewaltigen und stolzen Bewegungen 23—26. Hiermit verglichen erscheint die Vorführung des Nilpferdes, von dem nur der kräftige Bau 40, 15—18 und

Nahrung und Aufenthaltsort beschrieben wird, als unvollkommen, genauer als unvollendet und abgebrochen, es kann nicht die Absicht des Dichters gewesen sein, sie mit den Worten בעיניו יקרונו

Wenn wir nun zu unsrer Grundfrage zurückkehren, von wem diese Stücke sind, und wie sie an diese Stelle gerathen sein mögen, dann wird uns die Antwort, dass ein spätrer Poet in Aegypten entweder selbst diese Schilderungen gefertigt, oder entlehnt und hier eingeschoben habe, unzulänglich erscheinen, da sie die vorher dargelegten Erscheinungen nicht erklärt, die vielmehr bei dieser Annahme über den Ursprung der Thierschilderungen unerklärlich sein würden. Durch ihren Inhalt schliesst die Strophe 41, 1—4 diese Annahme geradezu aus, weil sie, für eine andre Stelle des Gedichtes passend, neben Stücken steht, die in Verbindung mit oder theilweise an Stelle von 38—39 gleichfalls passend sein würden und von denen das eine sichtlich unvollendet ist. Schwerlich möchte sich der vorausgesetzte ägyptische Dichter auch noch das überflüssige Vergnügen gemacht haben, diese Strophe zu schreiben, die mit den Thierschilderungen gar nichts zu schaffen hat.

Wir haben somit hier Stücke, die an mehreren Stellen der ganzen 'Ijjobdichtung passen würden, und theilweise ihre Parallelen haben, und in diesen Stücken Spuren vom Kampfe des Dichters mit der Sprache, sowie ungehörige einzelne Zeilen und mangelnde Fortsetzung.

Wer nun sollte dies wohl anders gemacht haben, als der Dichter des 'Ijjob selbst? Wer hätte ein Interesse gehabt, solche theilweisen Reden und Redeansätze zu componieren und daran zu feilen, als der, der das ganze Gedicht componiert und gefeilt hat? Glaubt man, dass ein Werk wie der 'Ijjob ohne künstlerische Meditation zu Stande gekommen sei, ohne dass der Dichter entworfen und verworfen, Theile ausgeschieden und durch andere ersetzt, Ausdrücke gesucht und einzelne bessere Wendungen angemerkt habe?

Nun, wenn man das nicht glaubt, dann wird man es auch nicht wunderbar finden, wenn solche Paralipomena zum 'Ijjob übrig geblieben sind, wie es Paralipomena zum Faust gibt, und ehe man die Annahme macht, dass ein Fremder diese seltsamen Einschiebsel gemacht habe, wird es natürlicher sein, zu vermuthen, dass ein

Leser oder Verehrer des Gedichtes, vielleicht auch sein erster Herausgeber, die Paralipomena des von ihm verehrten Dichters dem Werke beigefügt und sie da eingesetzt habe, wo sie am passendsten standen, und das ist genau die Stelle, wo wir sie jetzt lesen. Nirgend anders konnten sie Platz finden. Freilich würde der Dichter dies ebenso wenig gut geheissen haben, wie Göthe die Versuche, seinen Faust zu inscenieren.

Es sind dies also verworfene Aufzeichnungen des arbeitenden und sinnenden Dichters, der grade durch ihre Verwerfung zu Gunsten desjenigen, was er jetzt in Cap. 38—40, 15 und 42, 1 an ihre Stelle gesetzt nat, die weise Ueberlegung bekundet, mit der er als doctus poeta zu Werke gieng, denn obwohl auch diese Fragmente eingestandner Massen den Stempel seines Geistes tragen, so ist doch die wirklich aufgenommene Fassung ungleich reifer, schöner und wirksamer. Letzteres gilt besonders darum, weil er in den verworfnen Schilderungen der fremden Thiere künstlich ist und übertreibt, während er in den Beschreibungen der bekannten Thiere Palästinas ein hohes Muster künstlerischer Knappheit und Sättigung zugleich aufgestellt hat, das aber ist das Höchste in der Kunst.

So fragt sich nur noch, wie man sich solchen vom Poeten selbst verworfnen Stücken gegenüber philologisch richtig stellt, und hierbei ist es allein das Richtige, den nicht vorhandnen Zusammenhang nicht zu erzwingen, sondern im Gegentheil den exegetisch oder durch Emendation erzwungnen zu beseitigen und sich einfach darauf zu beschränken, Schreibfehler zu verbessern, wie ich einen solchen in דעשו או לפ, 19 zu bemerken glaube, das wie es steht sinnlos ist und aus דעשו פואבר אווי פואבר אווי פואבר אווי פואבר אווי של האווי ביי פואבר אווי פואבר אווי ביי פואבר אווי פואבר אווי פואבר אווי ביי פואבר אווי פוא

Zwischen den doppelten Formulierungen eine Wahl zu treffen, wäre dabei ein ganz verkehrtes Beginnen, da der Dichter die eine wie die andre verworfen hat, in den theoretischen Streit aber, ob man überhaupt vom Urheber verworfene Studien und Versuche veröffentlichen dürfe, haben wir uns hier nicht einzulassen, weil die Thatsache ihrer Veröffentlichung durch den Herausgeber des 'Ijjob von unserem Urtheil über deren Berechtigung unabhängig ist. Da uns nun Erklärung und Beleuchtung des Ueberlieferten über-

haupt obliegt, auch ohne Rücksicht auf seinen absoluten Werth, so müssen wir die Texte beigeben, zugleich aber Sorge tragen, dass der Leser eine klare Einsicht in ihre Natur und wahre Bedeutung empfange, die darin besteht, dass wir den Dichter bei der Arbeit belauschen, dass wir ihn gleichsam meditierend sehen.

Von der Beigabe der Reden Elihu's in einer recensierten Form und mit einer Uebersetzung sehen wir ab, da sie nicht zum Buch 'Ijjob gehören, nur äusserer Vollständigkeit halber ist der recipierte Text am Schlusse abgedruckt.

# DAS BUCH 'IJJOB.

## אווב

א' איש הָיהָ בְּאֶרֶץ־עוּין אִיוֹב שְׁמוֹ וְהְיָה הָאִישׁ

הַהוּא הָם וְיִשְׁר וִיבֵא אֱלֹהִים וְסִר מֵרְע: 'וִינְּלְרוּ לוֹ

שׁבְעָה בְנִים וְשָׁלוֹשׁ בָּנוֹת: 'וְיָהִי מִקְנֵהוּ שִׁבְעָת אִלְפִי־צאֹן

וֹשְׁלְשֶׁה אִלְפִי נְמַלִּים וְחָמֵשׁ מֵאוֹת צֶמֶד־בְּקְר וְחָמֵשׁ

מֵאוֹת אֲתוֹנוֹת וַעֲבָּדָּה רַבְּה מְאֹד וְיִהִי הָאִישׁ הַהוּא נְּדוֹל מִשְׁתָּה בִּית אִישׁ יוֹמוֹ

מַבְּלִ־בְּנִי־קָּדֶם: 'וְהֵלְכוּ בְנְיוֹ וְעֲשׁוּ מִשְׁתָּה בֵּית אִישׁ יוֹמוֹ

וְשְׁלְחוּ וְמְלְתָּה לִשְׁלֹשֶׁה אַחִיהֵיהֶם לֵאָבְלֹל וְלִשְׁהוֹת עָמְהָם:

וְחִילִּים וְהִשְׁתָּה וִיִּשְׁלָח אִיוֹב וְיִקְּדְשׁם וְהִשְׁכָּים בִּי אְמֵר אִיוֹב

בַּבַּנֶר וְהַצֵּלְה עְלוֹת מִסְפַּר בִּלְּם בִּי אְמֵר אִיוֹב

אוּלַי חֶשְאוּ בְנֵי ('וְקַלְּלוּ אֱלֹהִים בִּלְבְבָם

בְּכָה יְעֲשֶׂה אִיּוֹב בְּלֹ־הַיְמִים: "וְיְהִי הַיּוֹם וְיָבֹאוּ בְּגֵי הָאֱלֹהִים לְהִתְיצֵב עַל־יְרֹוְה וַיְבוֹא גִם הַשְּׁטְן בְּתוֹכְם: וֹיאֹמֶר יְהוֹה אֶל־הַשְּׂטְן מֵאַיִן הְּבֹא וַיַּעַן הַשְּׂטְן אֶת־יְהוֹה ויאמר מִשׁיִּם בְּאָרֶץ וּמֵהַתְּהַלֵּף בְּהּ: "וּיאֹמֶר יְהוֹה

וֹבַרְכוּ M. וּבֵרָכוּ

## 'IJJ0B.

I. Es war ein Mann im Lande 3Us, 'Ijjob sein Name, und dieser Mann war vollkommen und redlich und gottesfürchtig und mied das Böse. Und es wurden ihm sieben Söhne und drei Töchter geboren, und sein Vieh waren siebentausend Schafe und dreitausend Kamele und fünfhundert Joch Rinder und fünfhundert Eselinnen, und des Gesindes war sehr viel, und er war grösser als alle Söhne des Morgenlandes. Und seine Söhne pflegten zu gehen und ein jeder in seinem Hause, wenn ihn der Tag traf, ein Gastmahl zu bereiten, und dann sandten sie und luden ihre drei Schwestern ein mit ihnen zu essen und zu trinken. Und so oft die Tage des Gastmahls (die Woche) um waren, so sandte 'Ijjob und heiligte sie, und stand früh am Morgen auf und brachte Brandopfer nach ihrer Gesammtzahl dar, denn 'Ijjob pflegte zu sagen:

> "Vielleicht haben meine Söhne gesündigt Und Gott geflucht in ihrem Herzen!"

Also that 'ljjob alle Zeit.

Und als der Tag war, dass die Söhne Elohims kamen um vor Jahwe zu treten, und auch der Satan in ihrer Mitte nahte, da sprach Jahwe zu dem Satan: "Woher kommst du?" Da antwortete der Satan Jahwe und sprach: "Vom Durchstreifen der Erde und vom

אַל־הַשָּׂמָן הַשַּׁמָהָ לִבְּדְּ עַל־עַבְדִּי אִיוֹב בִּי אֵין בְּמֹרוּ וַיַּעָן אישׁ הָם וְיָשָׁר יְרֵא אָלֹהִים וְסָר בַּיְרְע: יוּיַעַן הַשְּׂטָן אֶת־יִהנָה נִיאמר הַחָנָם יָרֵא אִיוֹב אֱלְהִים: "הַלֹא־אַהָּ שַׂרָתְּ בְעַדוֹ וּבְעַד־בֵּיתוֹ וּבְעַד כָּל־אֲשָׁר־לוֹ מִסְּבִיב מַעֲשֹׁה יָרִיו בַּרַכְהָ וּמִקְנָהוּ פְּרַץ בָּאָרֶץ: "וַאוּלָם שָׁלַח־נְא יִדְדָּ וגע בּכָל־אַשר־לוֹ אִם־לא עַל־פָּגִיף ('יִקְלְלָּדָ: "וַיֹּאמֵר יְהוָה אָל־הַשֹּׁטְן הָגָּה כָל־אַשֵּׁר־לוֹ בָּוְדֶף רַק אַלְיו אַל־תִּשְׁלַח יָבֶף וַיֵּצֵא הַשְּׂטְן מֵעָם פְּנֵי יְהוְה: "וַיְהִי תַּיּוֹם וּבְנְיוֹ וּבְנֹתָיו אֹכִלִים וְשׁתִים יַיָן בָּבֵית אַחִיהַם הַבְּבוֹר: "וּמַלְאָדְּ בָּא אֶל־אִיוֹב וַיֹּאמֶר הַבָּקֶר הָיוּ חֹרְשׁוֹת וְהָאַתֹנוֹת רֹעוֹת עַל־יְדִיהֶם: "וַתִּפֹּל שָׁבָא וֹתַקָּחֵם וָאֶת־הַנְּעָרִים הִבּוּ לְפִּי־חָרֶב וָאִמְּלִטְה רַק־אַנִי לְבַדִּי לְהַנִּיד לְדְ: "עוֹד זֶה מָדַבֶּר וְזֶה בָּא וַיֹּאמָר אֵשׁ אֱלֹהִים נְפָּלָה מִן־הַשְּׁמִיִם וּתִּבְעַר בּצֹאן וּבנְּעָרִים וַתֹּאַבָלִם וְאָמֶּלְטְה רַק־אֲנִי לְבַדִּי לְהַנִּיד לְדִּ: "עוֹד זֶה מְדַבֵּר וְזֶה בָא וִיאֹמֵר בַּשְׂדִים שְׁמוֹר שׁלשָׁה רָאשִׁים וַיִּפְשָׁמוּ עַל-הַנְּמַלִּים וַיִּקְחוּם וְאֶת־הַנְּעֲרִים רַכּוּ לְפִּי-חָרֶב וְאִמְּלְטְה רַק אֲנִי לְבַדִּי לְהַנִּיד לְהִּ "עֹד" עֹד זֶה מָדְבֶּר וָזֵה בָּא וִיאמר בָּגִיךְ וּבְנוֹתֵיךְ אֹבְלִים וְשׁתִּים

<sup>1)</sup> M. יְבְרְכָּךְ, 2) M. עַר M. עַר

Lustwandeln auf ihr." Drauf sprach Jahwe zum Satan: "Hast du meinen Knecht 'Ijjob beachtet? Denn gleich ihm ist keiner auf Erden, ein Mann vollkommen und redlich, gottesfürchtig und der das Böse meidet!" Da entgegnete der Satan dem Jahwe und sprach: "Ist 'Ijjob denn umsonst gottesfürchtig? Hast du nicht ihn und sein Haus und alle seine Habe ringsum eingehegt, seiner Hände Werk gesegnet, so dass sein Vieh im Lande sich ausbreitet? Doch strecke deine Hand nur aus, und schlage alles, was sein ist, — wahrhaftig, er wird dir ins Gesicht fluchen!" Da sprach Jahwe zum Satan: "Sieh alles, was er hat, sei in deiner Hand; nur an ihn selbst lege deine Hand nicht!" und Satan ging von Jahwe's Antlitz fort.

Und als der Tag war, dass seine Söhne und seine Töchter im Hause ihres ältesten Bruders assen und Wein tranken, da kam ein Bote zu 'Ijjob' und sprach: "Die Rinder pflügten eben, und die Eselinnen weideten daneben, da machten Sabäer einen Ueberfall und nahmen sie fort, und die Knechte erschlugen sie nach Schwertes Weise, und nur ich allein entkam um dir's zu melden.« Während dieser noch redete, da kam ein andrer und sprach: "Göttliches Feuer ist vom Himmel gefallen und verbrannte die Schafe und die Knechte und verzehrte sie, und nur ich allein entkam um dir's zu melden.« Während dieser noch redete, da kam ein dritter und sprach: "Chaldäer haben drei Heerhaufen aufgestellt, die Kamele überfallen und genommen und die Knechte geschlagen nach Schwertes Weise, und nur ich allein entkam um dir's zu melden. Während dieser noch redete,

יֵזן בְּבִית אָחִיהֶם הַבְּבוֹר: "וְהַגָּה רוּחַ נְּדוֹלְה בְּאָה מֵעֶבֶר הַמִּדְבָּר וַיִּגַּע בְּאַרְבּט פְּנוֹת הַבַּיִת וַיִּפּל עַל־הַנְּעָרִים וְיְמוּתוּ וְאָמְּלְטְה רַק־אֲנִי לְבַדִּי לְהַנִּיד לְדְּ: "נִיּאָקם איוֹב וֹיִקְרַע אֶת־מְעלוֹ וִיְנְז אֶת־רֹאשׁוֹ וַיִּפּל אַרְצָה וַיִּשְׁתְחוּ: "וֹיאֹמֶר

> עלם יָצָתִי מָבֶּטֶן אָמִי יְתִּרֶם אָשוּב שְׁמְּה יְהוָה נָתַן וִיהוְה לְקָח יָהִי שֵׁם יְהוְה מְבֹרָה:

"בְּכָל־זֹאת לֹא־חֶטְא אִיוֹב וְלֹא־נְתֵן תִּפְּלָה לֵאלֹהִים:

ב' וְיְהִי הִיוֹם וִיְבֹאוּ בְּגֵי הָאֱלֹהִים לְהִתְיַצֵּב עַל-יְהֹוָה

וְיְבוֹא גַם-הַשְּׂטְן בְּתֹכָם לְהִתְיַצֵּב עַל-יְהֹוָה: 'וֹיאֹמֶר יְהֹוָה אֶל־הַשְּׁטְן אֵר מָנָה תָבֹא וַיַּעון הַשְּׁטְן אֶת-יְהֹנָח וַיֹּאֹמֶר הָשְׁטְן אֵר-יְהֹנָח וַיֹּאֹמֶר הָשְׁטְן אֵר-יְהֹנָח וַיֹּאֹמֶר הָשְׁטְן אֵר-יְהֹנָח וַיֹּאֹמֶר הָשְׁטְן אֵר-יְהֹנָח וַיִּאֹמֶר הָשְׁטְן הַבְּיִי אִיּוֹב בִּי אֵין בְּמֹהוּ בְּאָרֶץ אִישׁ הְשִׁמְ לְבְּלְעוֹ חִנְּם: 'וִיּעוֹ הַשְּׁטְן אֶת-יְהֹנָה וַיִּאֹמֶר וְבִּיּ אִיּוֹב בִּי אֵין בְּמֹהוּ בְּאָרֶץ אִישׁ וְחִיּם וְבָּר מֵלְע וְעַבְּנוּ מִהְוֹיִק בְּהָמְחוֹ וְיִשְׁר יְבִא אֱלֹהִים וְבָר מֵלְע וְעַבְנוּ מִהְוֹיִלְ בְּלָעוֹ חִנְם: 'וִיּעוֹ הַשְּׁטְן אֶת-יְהוֹה וִיּאֹמֶר וְיִשְׁר וְבִל אֲשֶׁר לְאִישׁ יִמּן בְּעֵד נִפְשׁוֹ: 'אִלּקם עוֹר בְּעִר וְנִלְי וְעִבְּנִי וְנִע אֶל-עִיְמִוֹ וְאֶל-בִּשְׁרוֹ אִם-לֹא אֶל-פְּנִיה שִׁיִל וְנִע אֶל-עִצְמוֹ וְאֶל-בִּשְׁרוֹ אִם-לֹא אֶל-פְּנִיה שִׁיִל וְנִע אֶל-עִבְמוֹ וְאֶל-בִּשְׁרוֹ אִם-לֹא אֶל-פְנִיה אוֹנְת בְּעִים וְנִילְי אָלְלָּלְבָ: 'וֹיִאמֶר וְחִוֹה אֶל-הִשְּׁטְן הִנוֹ בְּיְרָה אַך אִהְלָּשׁוֹ הַנוֹ בְיְרָהְ אֵבְ אָּה אֶלּר-בִּשְׁרוֹ אִם-לֹא אֶל-בְּעִים וְחוֹרְה אֶל-הִשְּטְן הִנֹן בְּעָב בְּיִרְה אָל בְּנִיף הִיוֹרְה אֶל-הִשְּטְן הִנֹן בְּיִרְה אָר אָרִרבְּשׁוֹי וְיִלְהְיִים וְחוֹרְה אֶל-הִשְּטִן הִנֹי בְיִבְּה אָל בִּיְרָה אָל-הִשְּטִן הְנֹי בְּיִבְּים בְּיִבּים בְּיִים בּיִבּים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִבְּיִבּים בְּיִים בְּשְׁיוֹים בְּיִבְיְה בְּיִבְיּים בְּיִבְים בְּיִים וְבִּים בְּיִבְיִבְּים בְּיִבְיִים בְּיִים בְּיִבְים בְּיִנְים בְּיִבְּים בְּבְים בְּבְּים בְּיֹים בְּיִים בְּיִבְיּים בְיוֹבְייִם בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִבְּים בְּיִבְיְיוֹים בְּיִים בְּיִבְיּים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְשְׁיִים בְּיִים בְּיִבּים בְּיּבְיוֹים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיוּים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים ב

וֹ) M. יְבָרְכֶּךְ

da kam ein vierter und sprach: "Deine Söhne und Töchter assen und tranken Wein im Hause ihres ältesten Bruders, da kam ein grosser Sturm von jenseits der Wüste und traf die vier Ecken des Hauses, so dass es über die Jünglinge stürzte, und sie starben, und nur ich allein entkam um dir's zu melden."

Da erhob sich 'Ijjob, zerriss sein Obergewand, schor sein Haupt, warf sich auf die Erde, neigte sich und sprach:

Nackend kam ich von dem Mutterschoosse, Dahin kehr' ich nackend auch zurück! Jahwe gab's, und Jahwe hat's genommen; Jahwe's Name sei gelobt!

Bei alledem sündigte 'Ijjob nicht, und legte Gott keine Thorheit zur Last.

II. Und als der Tag war, dass die Söhne Elohims kamen um vor Jahwe zu treten, und auch der Satan in ihrer Mitte nahte um vor Jahwe zu treten, da sprach Jahwe zu dem Satan: "Woher kommst du denn?" Und der Satan erwiderte Jahwe und sprach: Vom Durchstreifen der Erde und vom Lustwandeln auf ihr." Da sprach Jahwe zum Satan: "Hast du meinen Knecht 'Ijjob beachtet? Denn gleich ihm ist keiner auf Erden, ein Mann vollkommen und redlich, gottesfürchtig und der das Böse meidet; auch behauptet er seine Vollkommenheit noch, und umsonst hast du mich wider ihn angestachelt ihn zu verderben." Da entgegnete der Satan Jahwe und sprach: "Das Hemd sitzt näher als der Rock, und der Mensch gibt alles was er hat für's Leben! Doch strecke deine Hand mal aus und schlage sein Gebein und sein Fleisch, wahrhaftig er flucht dir in's Geשְׁמֹר: 'וַנֵּצֵא הַשְּׁמְן מָאָת פָּנֵי יְהוְה וַיַּךְ אֶת־אִיוֹב בְּשְׁחִין רְע מָבַּף רָגְלוֹ ('עֵד קְּדְקְדוֹ: 'וַיִּקְּח־לוֹ חֶכֶשׁ לְהִהְנְּרֵד בּוֹ וְהוּא ישֵׁב בְּתוֹדְּ־רָאֵפֶּר: 'וֹתּאֹמֶר לּוֹ אָשְׁתּוֹ

> עד אָן מַחָנִיק בְּהָפְּתְּדְ<sup>°</sup> (\* קֵלֵל אֱלֹרִים וְמֶת:

> > וַיּאָמר אָלֶירָ ייִ

בְּדַבֵּר אַחַת הַנְּבְלוֹת הְּדַבֵּרִי גִם ('אַהְ הַפּוֹב נְקַבֵּל מָאֵת הָאֱלֹהִים וְאֶת־הָרָע־לֹא נְקַבָּל

בְּכֶל־זֹאַת לֹא־חָטָא אִיוֹב בָּשְׁפְתִיו: "וַיִּשְׁמְעוּ שְׁלֹשֶׁת בַּכְּל־זֹאַת לֹא־חָטָא אִיוֹב בָּשְׁפְתִיו: "וַיִּשְׁמְעוּ שְׁלֹשֶׁת בַּצְּאָה עֲלְיוֹ וַיְבֹאוּ אִישׁ מִפְּזְמְמוֹ אֲּלִיפִּוֹ הַהֵּיִמְנִי וּבְלְּדֵּד הַשׁוּחִי וְצוֹפַּר הַגְּעֲמְתִי וַיִּיְעֲדוּ יַחְדְּוֹ לְבוֹא לְנוּד־לוֹ וּלְנָחָמוֹ: "וַיִּשְׂאוּ הָנִיכְנוּ אָתִרעינִיהֶם מֵרְחוֹק וְלֹא הִכִּירְהוּ וַיִּשְׂאוּ קוֹלְם וַיִּבְכּּוּ אָתִרעינִיהֶם מֵרְחוֹק וְלֹא הִכִּירְהוּ וַיִּשְׂאוּ קוֹלְם וַיִּבְכּוּ נִיִּבְכּוּ וַיִּקְרְעוּ אִישׁ מְעִלוֹ וַיִּיְּרְקוּ עָפְר עַלִּרְרָאשִׁיהֶם הַשְּׁמְיִמְה: "וַיִּשְׁבוּ אִתּוֹ לְאָרֶץ שִׁבְעַת יְמִים וְשִׁבְעַת לֵילוֹת וְאִין־ הַבָּעִר בִּי רָאוּ בִּיּנְרַל הַבְּאֵב מְאֹר: הַבְּעָר בִי רָאוּ בִּי־נְרַל הַבְּאֵב מְאֹר:

<sup>1)</sup> Mqr. יוֵער אור (ערך א. איך, S. μέχρι τίνος, P. במל במל בא.

sicht!" Da sprach Jahwe zum Satan: "Er sei in deiner Hand, aber sein Leben schone!"

Und der Satan ging von Jahwe's Antlitz fort und schlug den 'Ijjob mit bösem Geschwür von seiner Fusssohle bis zu seinem Scheitel, 'Ijjob aber nahm sich eine Scherbe um sich damit zu schaben, während er in der Asche sass. Da sprach sein Weib zu ihm:

Wie lange willst du deine Vollkommenheit behaupten? So fluche Gott, damit du stirbst!

### Doch er erwiderte ihr:

Wie die erste beste Närrin redest auch du? Das Gute nehmen wir hin von Elohim, Und sollten nicht das Schlechte nehmen?

Bei alledem sündigte 'Ijjob nicht mit seinen Lippen.

Da hörten die drei Freunde 'Ijjobs all das Uebel, das ihn getroffen, und sie kamen ein jeglicher von seinem Orte, 'Fliphaz der Temaniter und Bildad der Schuhiter und Sophar der Nazamatiter und verabredeten sich hinzugehen um ihn zu bejammern und ihn zu trösten. Da sie nun ihre Augen von Ferne aufrichteten und ihn nicht erkannten, da erhuben sie ihre Stimme und weinten und zerrissen ein jeder sein Obergewand und streuten Staub auf ihre Häupter himmelwärts. Und sie sassen mit ihm auf dem Boden sieben Tage und sieben Nächte, und keiner sprach zu ihm ein Wort, denn sie sahen, dass der Schmerz sehr gross war.

V. adhuc. 8) M. בָּרֵדְ 4) M. אָתר

ג' אַחָרִי־כֵּן פָּתַח אִיוֹב אֶת־פִּיהוּ וַיִּקְלֵּל אֶת-יוֹמוֹ: וַיַּעַן אִיוֹב וַיִּאמֵר:

> "יאבָר יוֹם אָנְלֶר בּוֹ וְהַלִּיְלָה אָמָר הֹרָה נָבֶר:

י היוֹם הַהוּא יְהִי חֹשֶׁךְּ אַל־יִדְרְשׁהוּ אֱלוֹהַ מִּפְּעֵל וְאַל־תּוֹפַע עָלְיוּ נְּהָרָה יִנְאָלֶהוּ הֹשֶׁךְ ('וְצַלְמוּת תִּשְׁכָּן-עָלְיוּ עָנְנְה יִבְעָהָהוּ ('בֹמְרֵי יוֹם:

 הַלַּיְלָה הַהוּא יִקְּחַהוּ אֹפֶל
 אַל־יִחַדְּ בִּימֵי שְׁנָה בְּמִסְפֵּר יְרָחִים אַל־יְבֹא
 הַנָּה הַלַּיְלָה הַהוּא יְהִי נַלְמוּד אַל־תְּבוֹא רְנְנָה בוֹ ' יִקְבָהוּ אֹרָבִי־יוֹם:

> הָעְתִּיִדים עבׁר לִּיְיָהָן "נְחָשְׁכוּ כּוֹכְבֵי נִשׁפּוּ יְקוּ־לָאוֹר וְאֵין "בִּי לֹא סְנֵר דַּלְתֵי בִטְנִי "נִסָתֵּר עָמָל מָעִינִי:

<sup>1)</sup> M. צַלְּמָנֶת und so immer. 2) M. כְּמְרֵידֵי aus כֹמְרֵי ditto-

III. Darauf öffnete 'Ijjob seinen Mund und verfluchte sein Leben, und 'Ijjob hub an und sprach:

Schema 2 | 666 | 444 | 666 | 2.

Wäre der Tag vernichtet, an dem ich sollte geboren werden, Und die Nacht, die da sprach, es ist ein Knab' empfangen!

Wäre dunkel dieser Tag geworden,
Hätt' Eloah nicht nach ihm gefragt von oben
Wäre über ihm kein Lichtstrahl aufgeglänzt!
Hätt' ihn Finsterniss und Dunkel hingenommen,
Wolkenhülle über ihm gelagert,
Tagespriester ihn hinweggescheucht!

Hätte Dunkel diese Nacht entführt,
Wäre sie nie vereinigt mit des Jahres Tagen,
Nimmer in der Monde Zahl genommen,
Wär' unfruchtbar diese Nacht gewesen,
Und kein Jubelruf in sie gedrungen,
Hätten Tagverflucher sie verwünscht.

Die den Liwjatan erwecken sollten,
Wären sie dunkel geblieben, ihrer Dämmrung Sterne,
Hätte sie auf Licht gehofft, da keines kam,
Und der Morgenröthe Wimpern nie geschaut!
Weil sie meines Mutterschoosses Thor nicht schloss,
Und das Elend barg vor meinen Augen. —

graphisch.

"לְמָה לֹא ('בְרֶחֶם אְמוּת מְבָּמָן יָצָאתִי וָאָנָןע מִהוּע קִדְּמוּנִי בִּרְבָּיִם וְמָהִישְׁדִים בִּי אִינָק:

ינּכִי־עָתָּה שָׁכַבְתִּי וְאֶשְׁקוֹט ' יָשְׁנְתִּי אָז ינוּחַ לִי עִם־מָלְכִים וְיָעָצֵי אָרֶץ הַבּנִים חֲרָבוֹת לְמוֹ:

"אוֹ אַם-שָּׂרִים זְהָב לְהֶםׂ הַמְמִלְאִים בְּהֵיהֶם כְּסֶף "אוֹ בְנֵבֶּל טְמוּן לֹא אָּהְיֶה בְּעִלְלִים לֹא-רָאוּ אוֹר:

> יישֶׁם רְשְׁעִים חְדְלוּ רְנֶזּ וְשָׁם יְנוּחוּ יְגִיעֵי כֹח יַחַד אָסִירִים שְׁאָנְנוּ לֹא שְׁמְעוּ קוֹל נֹגַשׁ ייקָטוּ וְגְדוֹל שָׁם הוּא וְעָבָד חָפָּשִׁי טֵאַדֹנְיוּ:

לְּמָה יִתּן לְעָמֵל אוֹר יְחָיִים לְמָרֵי נְפָשׁ הַמְחַבִּים לְמָרֵי נְפָשׁ הַמְחַבִּים לִמְנָת וְאֵינְגַּוּ וַיַּחְפָּרָהוּ מִמִּמְמוֹנִים:

<sup>1)</sup> M. מֵרָחָם, S. פֿע אסואלק, V. in vulva, doch schon P. בְּבִּבוֹם, 🕹

Warum starb ich nicht im Mutterleibe, Hauchte aus, dem Schoosse kaum entsprungen? Warum schaukelten mich Kniee, Wozu Brüste, dass ich sog?

Denn dann läge ich und hätte Ruhe, Schliefe, und dann wär' mir wohl, Bei den Kön'gen und des Landes Räthen, Die sich Pyramiden aufgerichtet; —

Oder bei den Herr'n, die Gold besassen, Die die Häuser sich mit Silber füllten, Oder wie die verscharrte Fehlgeburt wäre ich nicht gewesen, Wie die Kindlein, die kein Licht geschaut.

Frevler lassen dort vom Rasen ab, Ruhe finden dort die Lebensmüden, Die Gefesselten zu Hauf sind sicher, Hören nicht des Treibers Stimme, Dort ist beides, Gross und Klein, Und der Knecht von seinem Herren frei.

Was ertheilt er den Elenden Licht, Und den Seelbetrübten Leben? Die den Tod erharren, der nicht kommt, Eifriger nach ihm als Schätzen graben? יְשִׁישׁרִים אֲלֵי־נִיל

יְשִׁישׁוּ כִּי יִמְצְאוּ־כְּבֶּר

יְשִׁישׁוּ כִּי יִמְצְאוּ־כְּבֶּר

יְנְיִהְי יְבֹּא לִי

יְנְיְהִי יְבֹא לִי

יְנְיְהִי יְבֹא לִי

יְנְיְהִי יְבֹא לִי

יְנְיְהִי יְבֹא לִי

יְלְּבֶּר אֲשֶׁר־דִּרְכּוֹ נִסְחָּרְרּ

יְלְּבָּר אֲשֶׁר־דִּרְכּוֹ נִסְחָּרְרּ

יְנְיְהִי יְבֹא לִי

יְלִא־נְחְתִי וְלִא־שְׁקְמְּתִי

וְלָא־נְחְתִי וְיָבֹא רְנָוֹ:

# ר' ויַען אֱלִיפִז הַתִּיסְנִי וִיֹּאמר:

י הָנְפָה דְבָר אָלֶידְּ תִּלְאָה וְעָצֵּר בְּמָלִין מִי יוּכְל הְנָה יִפִּרְת תְּחַנֵּלְ הְנָרְיִם רְפִּוֹת תְּחַנֵּלְ הִנְע עְדִידְּ וַתִּבְּתוֹל בּי עַתְּה תְּבוֹא אֵלִידְּ וְתֵּלֶא הַנְע עְדִידְ וַתִּבְּתֵל: הָלֹא וִרְאָתִדְ בִּסְלְתָדְּ הַלֹא וִרְאָתִדְ בִּסְלְתָדְּ

<sup>1)</sup> M. lässt folgen V. 23, 24, 25, die hier umgestellt. 2) M.

Die sich bis zum Jubel freuen, Jauchzen, wenn das Grab sie finden?

Denn reichlicher als meine Speise kommt mein Jammern Und wie Wasser fliesset meine Klage, Denn das Schreckliche, vor dem mir bangte, traf mich, Und was schaudernd ich erwartet, kam auf mich, Auf den Mann, dess Pfad umhüllt, Den Eloah ringsum eingehegt!

Sicher war ich nicht, ich war nicht ruhig, War nicht sorglos, — dennoch kam der Zorn.

IV. Und es entgegnete Eliphaz der Temaniter und sprach:

Schema 888 | 77 | 88888.

Darf ein Wort man an dich wagen, da's dich schmerzt?

Doch die Rede zu verhalten, wer vermag's! —

Siehe, du ermahntest Viele,
Und du stärktest schwache Hände,
Deine Worte stützten den, der strauchelte,
Kniee, die da sanken, stärktest du; —

Da's nun dich trifft, wirst du muthlos,
Da's dich packt, entsetz'st du dich!

War nicht deine Gottesfurcht dir Zuversicht, Deines Wandels Trefflichkeit dir Hoffnung?

הרכיף וחם דרכיף emend. von Hupfeld.

יַ זְכְר־נְא מִי הוּא נְקִי אָבְדּ וְאִיפּה יְשָׁרִים נִכְחָדוּ בּאֲשֶׁר רָאִיתִי חֹרְשֵׁי אָנֶן וְזֹרָעִי עָסָל יִקְצְּרָהוּ מְנִשְׁמָת אֱלוֹהַ יאבִדוּ וֹמֵרוּחַ אַפּוֹ יִכְלוּ

"שאגת אריה וקול שחל ושני כפירים נתעו לליש אבד מבלי טרף ובני לביא יתפרדו

> "וְאֵלֵי דְּלָר יְּגְּנְּכ יַתְּקָּח אָזְנִי שֶׁמֶץ מֶנְּהוּ בּנְפּל תַּוְדֵּמְה עַל־אָנְשִׁים "בְּנְפּל תַּוְדֵּמְה עַל־אָנְשִׁים "וְרֹב עִצְמוֹתִי הַפְּחִיד "וְלִמֹד וְלִא־אָבִּיר "יַעְמֹד וְלִא־אָבִיר "יַעְמֹד וְלִא־אָבִיר "בְּמָלְוֹה וְצִּדְּק "הַאָּנוֹשׁ מָאֶלוֹה יִצְּדְּק "הַאָּנוֹשׁ מַאֶשׁהוּ יִמְהַר נְבֶּר אָם מֵעשׁהוּ יִמְהַר נְבֶּר

<sup>1)</sup> M. שַעָרַת S.  $\mu o \hat{v}$   $\tau \varrho l \chi e s = Tr. עלעולא V. pili carnis$ 

O bedenke doch! Wo ging ein Reiner unter, Wären die Gerechten je verleugnet? Nach dem, was ich gesehen, werden gleiches Die Frevel pflügen und Kummer sä'n, auch erndten; Vom Hauch Eloahs werden sie vergehn, Von seinem Zorngeist werden sie vertilgt.

> [Das Gebrüll des Löwen und des Leuen Stimme, Und der jungen Löwen Zähne werden ausgebrochen, Ohne Beute geht der Löwe unter Und es zerstreuen sich der Löwin Kinder.]

Und zu mir verstolen drang ein Wort, Einen Ton vernahm mein Ohr von ihm. In den Zweifeln, aus den Phantasien der Nacht, Als die Menschen fester Schlaf befallen, Da begegnete mir Furcht und Zittern, Meine kräftigen Gebeine setzt's in Schrecken, Und ein Luftzug gieng an mir vorbei, Sturmwind machte mir mein Fleisch erstarren.

Etwas stand, und ich erkannt' es nicht, Blickte hin, doch kein Gebilde war vor mir, Stille dann, — und eine Stimme hört ich: "Ist ein Mensch gerecht wohl vor Eloah "Oder rein ein Mann vor seinem Schöpfer?

meae. 2) M. אראהי statt אראהי S. בּוֹלסיע אמו סטא אין μορφή אדא.

בן בַּעַבְרִיו לא יַאַמִין " וּבְמַלְאָבֶיוֹ יָשִׁים ('תָּהֵלָה אַף שֹׁכְנֵי בֶתֵי חֹמֵר אַר בָּעָפָר יִסוֹרָם רָכָּאָם <sup>(\*</sup> כָּבְנִי־עָשׁ מְבַּבֶּר לְעֶרֶב יָבְּתוּ מִבְּלִי ('מוֹשִׁיעַ לְנָצָח יאברוּ הַלא־נָפַע יִתְרָם בָּם יַמוּתוּ וַלֹא בְחֶבְמָה: קָרָא־נָא הַיֵשׁ עוֹנֶדֶּ וָאֶל־מִי מִקְּדִשִׁים תִּפְנֶּה בִּי לָאֲנִיל יַהַרָג־בָּעשׂ ופֿתֶּה הָמִית קנָאָה אָני רָאִיתִי אֱוִיל מַשִׁרִישׁ וְרָקַב נְוֵהוּ פִּהָאם (5) וְרַחַקוּ בְנָיו מִיֶּשׁע וְיַדַּכְּאוּ בַשַּער וְאֵין מִצִּיל: קצרו רעב יאכל יואל מִצְנִים יִקּחֵרוּ (וְאֵלֹ

"Siehe seinen Knechten traut er nicht "Und an seinen Engeln schaut er Eitles.

"Nun gar die in ird'schen Häusern wohnen, "Deren Gründung auf dem Boden ruht! "Er zermalmt sie, wie der Motte Kinder, "Die man jederzeit zerdrückt! "Hülflos gehen sie auf ewig unter, "Abgerissen wird des Lebens Zeltstrick, "Und sie sterben ohne Weisheit hin!

V. Rufe nur, wer sollte dir erwiedern?
Und zu wem der Himmlischen willst du dich wenden?
Denn für solchen Thoren, — ihn tödtet Aerger
Und den Narren tödtet Eifersucht.
Einen Thoren sah ich festgewurzelt,
Aber schnell ward seine Stätte morsch,
Fern vom Heile waren seine Söhne
Und im Thor geschlagen ohne Helfer.

Was sie erndteten, der Hungrige isst es, Der Allmächt'ge nimmt es aus den Körben Und nach ihrer Habe lechzen Durst'ge, [Aus den Krügen giesst's der Herr].

בי לא־נצא טְעָפָר אָוָן • וּמַאַדְמָה לא־יִצִמַח צָמָל בִּי אָרָם לְעָמָל (' יִנְּלֵד וּבְגֵי רָשָּׁף יַנְבִּיהוּ עוּף: אוּלְם אַנִי אָדָרשׁ אֵל־אַל " וְאֶל־אֵלהִים אָשִׁים דְּבְרָתִי עשָׁה נְדֹלוֹת וָאֵין חֵקֶּר נפָלְאוֹת עַד־אֵין מִסְפָּר הַנֹהֵן בְּטָר עַל־פָּגֵי אָרֵץ ושלח מים על-פני חוצות '' לשום שפלים למרום וֹלְדְרִים שָׁנְבוּ נֵשָׁע: מַבּר מַחְשָׁבוֹת אַרוּמִים בּיבּ וְלֹאַ־תַּעֲשָּׁנָה יְדֵיהֶם תּוּשִּׁיָה ים בְּאַרְמְם בּאַרְמְם יֹם לֹבֵד חַכְמִים בּאַרְמְם וַעַצַת נִפְהָלִים נִמְהָרָה יוֹמֶם יְפַּנְשׁוּ־חשָׁהְ וְכַלַּיְלָה יְמִשְׁשׁוּ בַצְּהֵרָיִם וישע מחֶרֶב מפִיהֶם וַמְיֵּד חָנָק אֶבְיוֹן: ושְׁהִי לְבַּל תִּקְנְה וְעַלְתָה קְפִּצְה פִּיהָ יוֹכִיחֶנוּ אֱלוֹהַ אַלוֹהַ יוֹכִיחֶנוּ אֱלוֹהַ מִּלוֹהַ צְּלוֹהַ אַלוֹהַ ומוסר שדי אל-תִּטְאָם

<sup>1)</sup> M. יולָד Niph. oder Pu. zur Wahl stellend. 2) M. יולָד

Denn nicht geht Frevel aus dem Staub hervor Und das Mühsal sprosst nicht aus dem Boden, Doch der Mensch zum Mühsal ist geboren, Wie die Flammenfunken aufwärts fliegen.

Doch ich, — ich würde den Allmächt'gen fragen,
Und meine Sache Gott vorlegen,
Der Grosses unerforschlich thut
Und Wunderbares ohne Zahl,
Der Regen auf die Erde schickt,
Der Wasser auf die Fluren sendet,
Der Niedriges zur Höhe hebt,
Und Trauernde werden reich an Heil.

Der auflöst schlauer Leute Sinnen,
Dass ihre Hände Dauerndes nicht schaffen,
Der Kluge fängt in ihrer eignen List,
Dass der Verschlagnen Rath vereitelt wird,
Dass sie am hellen Tag' ins Dunkel kommen
Und wie zur Nachtzeit an dem Mittag tappen,
Der hilft vom Schwert, von ihrer bösen Rede
Und von der Hand des Starken einem Bettler.

So wird dem Armen Zuversicht zu Theil Und böses Wesen schliesst den Mund. Ja! Heil dem Manne, den Eloah lehrt, Und des Allmächtigen Zucht verachte nicht, ל פִּי הוּא יִכְאִיב וְיֶהְכְּשׁ 'בְּיִרְהְּיִנְה יִבְיּנְה יִבְיּנְה יִבְּינָה '' בְּשִׁשׁ צְרוֹת יַצִּילֶךְ וֹרָשֶׁבַע לֹא־וַנַע בְּדְּ רָע: וֹרָשֶׁבַע לֹא־וַנַע בָּדְּ רָע:

וְחַיַּת הַשְּׁרָה הְשְׁלְמָה-לְּךְ: יִּבְלָּאַר הְּאָרָץ מַשׁוֹד בִּי יְבוֹא יַבְלָּאַר וּלְּבְפָּוְ תִּשְׁחָק יַבְּאַר וּלְבְפָּוְ תִשְּׁחָק יַבְּאַר וּלְבְפָּוְ תִשְּׁחָק יַבְּאַר הָאָרָץ אֵל-תִּירָא יַבְּאָר הָאָרָץ אֵל-תִירָא יִבְּאָר הָשְּׁרָה הָשְׁלְמָה-לְּךְּ:

יי וְיָרַעָהְ כִּי־שָׁלוֹם אָהֵלֶּדְּ וְיְרַעָהְ כִּי־שָׁלוֹם אָהֵלֶּדְּ וְלֹא הָחֲשָׁא יְּבְּלִּדְּ וְלֹא הָחֲשָׂא יְּבְּלִוּ וְלָא הָחֲשָׂא יְּבְּלִוּ כִּירַב זַּרְעֶדְּ הַשְּׁדָה יְּבְּלֵוֹת נְּרִישׁ בְּעַתּוֹ בְּעַלוֹת נְּרִישׁ בְּעַתּוֹ בְּעַלוֹת נְּרִישׁ בְּעַתּוֹ בְּעַלוֹת נְּרִישׁ בְּעַתּוֹ בְּעַלוֹת נְּרִישׁ בְּעַתּוֹ הְנִּהְרִישׁ הַעְּלִוּהְ כֶּן-הִיא שְׁסָעֶנְה וְאִהְּה דִע-לָדְּ:

יי ויַען אִיוֹב וַיּאמָר ' ויַאמָר ייֹאמָר

לוּ שְׁקוֹל וִשְׁקֵל בּּעֲשִׁי <sup>\*</sup> וֹ וְהוָּתִי בְּמֹאוְנֵיִם וִשְׂאוּ־יְחַד <sup>\*</sup>

<sup>1)</sup> S. τοῦ ἀγροῦ Trg. א חקלא M. בֶּכֶלַח M. בֶּכֶלַח vgl. Deut.

Denn er verwundet, doch verbindet auch, Zerschlägt, doch seine Hände heilen, Er wird dich retten, aus sechs Nöthen Und auch in sieben trifft kein Uebel dich!

Er rettet dich in Hungersnoth vom Tode,
Und in dem Kriege aus des Schwertes Händen,
Geborgen wirst du vor der Zunge Geissel
Und die Gewaltthat, wenn sie kommt, nicht fürchten,
Nein, lächeln wirst du bei Gewalt und Hunger,
Und magst dich nicht vor wilden Thieren fürchten,
Denn mit den Steinen des Gefildes wird dein Bund sein,
Des Feldes Thiere sind in deiner Hand.

Dass dein Zelt dann Frieden ist, das wirst du lernen, Deine Flur durchmusternd nichts vermissen, Wissen, dass dein Same gross wird, Deine Sprösslinge wie Kraut des Feldes. Ungebrochner Kraft gehst du zum Grabe, Wie zu ihrer Zeit die Garbenbündel liegen. Sieh, das haben wir erforscht, so ist es, Höre es und merke dir's!

VI. Und es antwortete Job und sprach: Schema 7676 | 8866688 | 7887.

Würde doch mein Gram gewogen

Und mein Schmerz dagegen auf die Wage aufgelegt, —

34, 7, S. σοπερ στος σριμος, V. in abundantia las בלח, M. ב und ברלח אנרים. 3) Mkt. היָתי

בי עתה מחול ומים וכבר " על־בַּן דְּבְרֵי לְעוּ כִּי חָצֵי שַׁדִּי עַמְּדִי אָשֶׁר הַמְּלָם שׁהָה רוּחִי בעותי אַלוֹהַ 'יַעַרְקוּנִי: הַנְנָהַק פָּרָא עַלִי־דָשָׁא אָם יִגָעה־שור על-בַּלִילוֹ הַיַאָבַל הָפַל מִבְּלִי-מֵלַח אָם־נַשׁ־מָעָם בָּרִיר חַלְּמוּת מאַנָה לִנְגוֹעַ נִפְשִׁי בַּבָּה <sup>(2</sup> בַרֵח שַׁחַל: מידהן הָבוֹא שֵׁאֵלָתִי י יִמן אָלוהַ יִמּן אָלוּהַ (מַן אָלוֹהַ יֹם) יושל אֱלוה וידבּאני ' יַתֶּר יָדוֹ וִיבַצְּעֵנִי '' יי ותְהִי-עוֹד נֶהְמְּתִי '° וַאַסַלְּדָה בָחִילָה לֹא יַחְמוֹל בִּי-לֹא כִחַרָתִּי אָמְרֵי קַרוֹשׁ: '' מָת־בֹּחִי בִּי אַיַחֵל ומַה־קִצִּי בִי־אַאָריךּ נַפְּשִׁי אִם-כַּתַ אֲבָנִים כַּתִי אִם-בְשָׂרִי נָחוּשׁ

Denn jetzt, schwerer ist er als des Meeres Sand, Darum reden meine Worte irre,

Denn die Pfeile des Allmächt'gen stecken in mir, Deren Gluthgift meine Seele einsaugt, Und Eloahs Schrecken nagen an mir.

Schreit der wilde Esel bei dem Kraute Oder brüllt der Stier bei seinem Futter? Isst man fade Speisen ohne Salz Oder ist im Kohlschleim Wohlgeschmack? Meine Seele mag es nicht berühren, Widrig ist mir's, wie des Löwen Stank!

O würde doch mein Wunsch erfüllt,
Gewährt' Eloah mein Verlangen,
O wollte Eloah mich doch zermalmen,
Seine Hand entfesseln und mich vernichten,
So würde mir auch dann noch Trost sein,
Und jubeln wollt' ich in dem schonungslosen Schmerze,
Denn nimmer hab' des Heiligen Worte ich verleugnet.

Was ist denn meine Kraft, dass ich noch hoffe,
Und was mein Ende, dass ich mich gedulde?
Ist meine Kraft wie die der Steine,
Und ist mein Fleisch vielleicht von Erz?
βρόμον lies βρῶμα. P. הְבָּה בְּהַבְּע וֹבְּע וֹבְּע וֹבְּע וֹבְּע וֹבְּע וֹבְּע וֹבְּע וֹבְּע וֹבְּע וֹבְע וֹבְּע וֹבְע וֹ

הַאָם אֵין עֻוֹרָתִי ('בוֹ

וְתוּשׁיָה נְדְּחָה מָמֶנִי:

'' מֹנֵע מֶרֵעְהוּ חֶפֶּר

'' אַחִי בְּנְדוּ כְמוֹ-נְחַל

'' בַּאָבִיק נְחָלִים ("יַעַבְרוּנִי '' בַּאָבִיק נְחָלִים ("יַעַבְרוּנִי '' בְּאָבִיק יִהְעַלֶּם שְׁלֵג '' בְּאָת יְזִרְבוּ נִצְּמְתוּ בְּחָמוֹ נִדְעָבוּ מִמְּקוֹמְם: '' יִלְבְּתוּ אָרְחוֹת דַּרְבָּם '' יעלוּ בתֹרוּ ויאבדוּ

י הבישו אָרְחוֹת הַּסְא הַלִּיכוֹת שְׁבָא קוּוּ־לְמוּ מי בשו ('בִי-בָטְחוּ בָּאוּ עָדָיהָ וֹיָּחְפָּרוּ

בי־עַהְּה הֵיִיתֶם לא הַיִּרְאוּ: הַרְאוּ חֲתַת וַתִּירָאוּ:

ימלְמוּנִי מִיַד־צָר וּמִלְמוּנִי מִיַד־צָר וֹמִלְמוּנִי מִיַּד־צָר וּמִלָּמוּנִי מִיַּד־צָר וּמִיַּד עָרִיצִים תַּפְּרּוּנִי

<sup>1)</sup> M. בי, S. ἐπ' αὐτῷ, P. בי, συρρό, S. ἀπείπατο με ἔλεος, ἐπισκοπὴ δὲ κυρίου ὑπερεῖδέ με, P. وَصِلْ الْمُحْدِينَ وَالْمُونِينَ الْمُعْدِينَ وَالْمُعْدِينَ وَالْمُعْدِينِ وَالْمُعْدِينَ وَالْمُعْدِينِ وَالْمُعِينِ وَالْمُعْدِينِ وَالْمِعْدِينِ وَالْمُعْدِينِ وَالْمُعِلِينِ وَالْمُعْدِينِ وَالْمُعْدِينِ وَالْمُعْدِينِ وَالْمُعْدِينِ وَالْمُعْدِينِ وَالْمُعْدِينِ وَالْمُعْدِينِ وَالْمُعْدِينِ

Ist meine Hülfe nicht bei ihm verloren Und Alles Wesenhafte von mir abgenommen?

Wer seinem Nächsten Güte vorenthält,
Verlässt zugleich die Gottesfurcht.
Meine Brüder trügen wie ein Bach,
Sie gehen wie der Thäler Bach an mir vorbei,
Die von dem Eisesschmelzen trübe werden,
Worin der Schnee sich thauend birgt,
Die dann zur Zeit, da sie verlaufen, stille werden,
Und wenn es heiss wird, von der Stelle trocknen.

Die Caravanen biegen auf den Weg dorthin,
Sie steigen in das öde Hochland und verkommen, —
Die Caravanen Temas schauen aus,
Die Wanderzüge Sabas hoffen drauf, —
Doch wenn sie trauen, werden sie zu Schanden,
Sie kommen bis heran und sind enttäuscht. —
So seid auch ihr jetzt gleich dem Nichts geworden,
Ihr seht das Grässliche und fürchtet euch.

Sprach ich etwa zu euch: "Gebt mir, "Und von eurer Habe zahlt für mich Bestechung, "Und errettet mich von eines Drängers Hand, "Oder löst mich aus Tyrannenhand,

Trg. לְגַבְּרָא דְמָנַעָ , V. qui tollit. 3) Μ. יְעָברוּ, S. παρῆλθόν με. 4) Μ. אָהְרְחִיצוּ, Trg. אָהְרְחִיצוּ, P. مُحِكُدُ .

רורוני וַאָני אַחָרישׁ וֹמָה־שָׁנִיתִּי הָבִינוּ לִי:

מה-נְּמְרְצוּ (' אָמְבֵי-יְשְׁרּ
וּמְה-יּוֹכִיחַ הוֹכֵחַ מָכֶּם
יֹלְהוֹכַח מִלִּים תַּחְשׁבׁנּ
יֹלְרוּחַ אִמְבֵי נוֹאְשׁ
יֹלְרוּחַ אִמְבֵי נוֹאְשׁ
'` אַרְ עַל-יְתוֹם (' תַּנְּדִּילוּ '' אַרְבִּילוּ '' מִנְּדִּילוּ '' '' אַרְבִילוּ '' '' עַבָּם:

יְּעַתְּה הוֹאִילוּ פְנוּ־בִּי וְעַלּ־פְּנֵיכָם אִם־אָכוּב "' שְׁבוּ נָא אַלּ־תְּהִי עַוּלְהְ "שבוּ עוֹד צִּדְקִי־בָה "בִּישׁ־בָּלְשׁוֹנִי עַוְלָה "אִם־חָכִּי לֹא־יָבִין הַוּוֹת:

י הַלֹא־צָּבָא לָאָנוֹשׁ עֻלֵי־אָרֵץ וְכִימֵי שָׁכִיר יְמִיוּ הַבְּעָבֶּד יִשְׁאַף־צֵּל הַבְּעָבֶּר יִמְנָה בְּעֵלוֹ בּן הָנְחַלְתִּי לִי יִרְחֵי־שָׁוָא וְלִילוֹת עֲמָל מִנּוּ־לִי אִם־שָׁבַבְתִּי וְאָמַרְתִּי מְתַי אָקוּם וֹמַדַּד-עָרֶב וְשָׂבַעָתִי נְּדָדִים עֲדִי-נְשֶׁף:

<sup>1)</sup> S. ἔοικε φαῦλα; dann ἀληθινοῦ = τῷ nämlich 'Ijjobs, M. τῷ .

<sup>2)</sup> Μ. רְגִין הָשְרוּן, P. באוֹסוֹכֹם, Trg. רְגֵין הָשְרוּן, S. ἐπιπίπτετε.

"Noder lehret mich, und ich will schweigen,
"Was ich irrte, thut mir kund?"

Ach wie krankhaft sind des Graden (meine) Reden, Doch was rüget das Rügen eurerseits?

Denkt ihr um die Worte mich zu tadeln, —

Die Verzweiflung redet in den Wind!

Und da wollt ihr über mich Verwaisten grossthun,

Wider euren Nächsten hadern?

Doch nun, wolltet ihr euch zu mir neigen,

— Euch in's Antlitz lüg' ich wahrlich nicht!

Schaut doch her, und nicht geschehe Unrecht,
Schauet her, noch ist mein Recht vorhanden,
Liegt auf meiner Zunge etwa Unrecht
Oder merkt mein Gaum nicht diese Schmerzen?

VII. Hat der Mensch nicht Kriegsdienst auf der Erde,
Tage wie des Tagelöhners Tage? —
Wie der Sclav, der nach dem Schatten lechzt,
Wie der Tagelöhner, der den Lohn erharrt,
Also hab' ich Monate der Qual erhalten,
Nächte bittrer Noth sind mir geworden,
Wenn ich lieg' und sage, ach, wann steh' ich auf,
Wenn der Abend endlos scheint, und bis zum Frühroth
ich des Wälzens satt bin!

<sup>3)</sup> Vgl. 13, 3, S. ἐνάλλεσθε, vgl. 19, 5, M. וְתְּכְרוּ עֵל, daher P. וֹשְׁבִי, Trg. וִשְׁבוֹ (חַשְׁבוֹ – הַחְשׁלוּן. 4) Mkt.

לְבַשׁ בְּשְׂרִי רִמְּה וְנִישׁ עָפְּר
 עוֹרִי רְגע וַיִּסְאֵם
 יָמִי קַלוּ מָנִי־אָרֶג
 וְיַּכְלוּ בָּאֶבֶם תִּקְוָה
 יְבֹר בִּי־רוּחַ חַיְּי
 לֹא־תְשוּב עֵינִי לְרָאוֹת מוֹב
 לֹא־תְשוּב עֵינִי לְרָאוֹת מוֹב
 עִינֶיךְ בִי וְאֵינֵנִי:

פְּלְה עֶנְן וּיֵלְדְּ
בֵּן יוֹבֵד שָׁאוֹל לֹא יַעֲלֶה
'' לֹא־יְשׁוּב עוֹד לְבִיתוֹ
'' נִפּירֶנוּ עוֹד מְקוֹמוֹ
'' נִם־אָנִי לֹא אֱחֱשְׂדְ־פִּי
אַרבְּרָה בָּצֵר רוּחִי
אַשִּׂיחָה בִּמֵר נִפְּשִׁי:

מִנֶת (, מַמֹאַבוִּתִּי , מִאַפְׁשִׁי:

וִּמִּבְוֹתִי , מִמֹאַבוּתִי , מִאַפְּתִּי

וִּמְשִׁים נְּלִי מִשְׁבְּּתִי

בּי-שִׁמִּוֹת שִׁבְאַתִּנִּי

בִּי-שִׁמִּוֹת שִׁבְּעִתִּי

בִּי-שָׁמִּרִ בִּחְלְמִוֹת

בִּי-שָׁמִּרְתִּי מִשְׁבְּּבִי

בִּי-שָׁמִּרְתִּי מִשְׁבְּבִי

בִּי-שָׁמִּרְתִּי מִשְׁבְּבִי

<sup>1)</sup> M. מְחַנֵק . 2) M. עצמוֹחֵי , S. τὰ ἀστᾶ μου, P. בַּבִּי

Es bedeckt Gewürm mein Fleisch und Schollen Erde, Meine Haut verharrscht und eitert wieder, Meine Tag' entrollen rasch der Spindel Und sie schwinden ohne Hoffnung hin; O bedenke, — dass mein Leben nur ein Hauch, Dass kein Glück mein Auge wieder sieht; — Fürder schaut mich nicht das Auge, das mich sieht, Dein Blick trifft mich, ich bin Nichts.

Eine Wolke schwindet, geht dahin,
So ersteht nicht, wer in's Grab hinabstieg,
Kehrt zu seinem Haus nicht wieder,
Seine Stätte sieht ihn nimmer mehr. —
So will ich meinen Mund nicht hemmen,
Und sprechen will ich in des Geistes Qual,
Und klagen in der Bitterniss der Seele:

"Bin ich ein Meer, ein grosses Seethier,
Dass rings um mich du deine Wache stellst?
Denn sage ich, mein Lager wird mich trösten,
Die Ruhestatt mein Klagen tragen helfen,
Ach dann erschreckst du mich mit Träumen
Und bringst mich durch Gesichte zum Entsetzen,
Ersticken möchte meine Seele,
Den Tod veracht' ich gegen meine Schmerzen!

<sup>.</sup> גַּרְמֵי Trg. גַּרְמֵי

לא־לְעלְם אֶּחָיֶה חַדל מְשָנִי בִּי־הֶבֶּל יְמֶי 'וֹ מְתּרַאֲנוֹשׁ בִּי הָגִדְּלְנוּ 'וֹ וְתִּפְּקְדֵנוּ לִבֶּדְּ לִרְנָעִים תִּבְחָנֵנוּ 'בּמְה לא־תִּשְׁעָה מִשָּנִי לא תִרְפֵנִי עִד־בּלְעִי רְקִי: לא תִרְפֵנִי עִד־בּלְעִי רְקִי:

יים אָפָעל לְּדְ נַצֵּר הְאָדָּכּ לְּדְ נַצֵּר הְאָדָם לְּמָה שֹׁמְתַּנִי לְמָפָּנָע לְדְּ נַצֵּר הְאָדָם יִי יין נְאָרָיָה (' עָלֶיןּה לְמִשְּׂא פִשְׁעִי '' יין נְתָעָבִיר אָת־עָוֹנִי נְיִעְהָה לֵעְפָּר אָשְׁכָּב וְשַׁחַרְתַּנִי וְאֵינָנִי:

ויאמר השוחי ויאמר

י עַד־אָן הָּסֶלֶל־אֵלֶה וְרוּחַ כָּבִּיר אָסְרֵי־פִּיך הַאָל יְעַנֵּת מִשְׁפְּט וְאָם־שׁדִּי יְעַנֶּת־גֶּדֶּק מִם־בָּנֵיךְ הְשְׁאוּ־לוֹ וְשִׁלְחַם בְּיַד-בִּשְׁצֵם:

<sup>1)</sup> M. γ dogmat. corrigierend. S. ἐπί σοι, P. Υ., Trg.

Ich werde ja nicht ewig leben!

Lass von mir ab, mein Leben ist ein Hauch!

Was ist der Mensch, dass du ihn gross machst,

Dass du ihn aufmerksam verfolgst,

Dass du ihn jeden Morgen heimsuchst

Und jeden Augenblick ihn prüfst?

Wie lange siehst du noch von mir nicht ab, —

Und lässt mich keinen Augenblick?

Was soll ich thun, wenn ich gesündigt, Menschenhuter?
Was wählst du mich für dich zum Zielpunkt?
Und warum bin ich dir zur Last?
Warum vergisst du meine Sünde nicht,
Und willst du meine Schuld nicht tilgen?
Denn auf dem Boden lieg' ich nun,
Du schaust mich an, und ich bin Nichts!

VIII. Und es antwortete Bildad und sprach:
Schema 6661888.

Wie lange wirst du solches reden?
Ein grosser Sturm sind deines Mundes Worte!
Wie sollte Gott das Recht wohl beugen
Und der Allmächtige die Gerechtigkeit? —
Wenn deine Söhne gegen ihn gesündigt,
So gab er sie in ihre Sünden hin.

י אַלֵי (ב' צְלֵי Σ) S. ἐποιήσω λήθην, cf. Jer. 23, 39; Μ. אַיָּאָר.

וְאֶל־שָׁהִי וְשְׁתֵּר אֶלּ־אֵל יִ בִּי־עִּחָּה וְעִיר עְלֶּהְ וֹ בִּי־עִּחָּה וְעִיר עְלֶּהְ וֹ בִּי־עִחָּה וְעִיר עְלֶּהְ וְתְּלָם נְנִת צִּרְקֵּהְ וְתְּלָה בִאשׁיתִּךְ מִצְּעָר וְאָבָּה נִשְׁבָּה מָאָד:

 בִּי-שָׁאַל-נְאַ לְדֹר רִישׁוֹן
 וְבוֹגֵן לְחֵקֶר אֲבוֹתְם
 בִּי-תְמוֹל אֲנַחְנוּ וְלֹא גַּדְע בִּי צֵל יָמִינוּ עֲלִי-אָרֶץ
 הַלֹא-הֵם יוֹרוּךְ יֹאמְרוּ לְךְּ
 וְמַלְבָּם יוֹצִיאוּ מֻלְּים:

יי הָינְאֶה־גֹמֶא בְּלֹא בְצָּה ישְׂנֶא־אָחוּ בְלִי מְיִם י' עדֶנּוּ בְאִבּוֹ לֹא יִקְמֵף י' בְּן (״אָחָרִית בְּל־שֹׁרְחֵי אָל ה' אֲשֶׁר-יְקוֹם בִּסְלוֹ יבִית עַבְּרִשׁ מִבְמָחוֹ:

<sup>1)</sup> S. δεήσεως ἐπακούσεταί σου = יענה תפלחך, woraus so-

Doch schauest du zu Gott empor

Und fleh'st du den Allmächt'gen an —
Wenn rein du bist und sonder Falsch,
[Denn nun erweckt er über dir,]
So nimmt er dich in seine Hut,
Und war dein Anfang auch gering,
So wird dein Ende herrlich gross!

Denn frage nur das frühere Geschlecht
Und merke auf die Forschung ihrer Väter, —
Von gestern sind wir ja und wissen nichts,
Dem Schatten gleich sind unsre Tage auf der Frde —
Sie werden dich belehren und dir sagen
Und Worte gehen lassen aus ihrer Einsicht:

"Kommt Papyrus ohne Sumpf,
"Wächst das Nilschilf ohne Wasser?
"Noch im Flor ist's, wird nicht abgepflückt,
"Doch vor allem Kraute trocknets hin.
"So das Ende aller Gottvergessnen, —
"Und die Hoffnung des Gottlosen schwindet,
"Dessen Sicherheit zerschnitten wird,
"Und ein Spinngeweb' ist sein Vertrauen.

wohl י עחה als י עחה entstanden sein können, aber doch nach dem Gliederbau Zusatz. 2) S. דמ בֿסּגמדם, M. אררורח.

יְּשָׁצֵן עַל בֵּיתוֹ וְלֹא יְצְמֹד יַּתְוֹיִק בּוֹ וְלֹא יָקוֹם יִּחְוֹיק בּוֹ וְלֹא יָקוּם יְּרָמִב הוּא לִפְּנִי־שְׁמֶשׁ יְּעִמֹד וְעָלִרנִתוֹ וֹנְקְתוֹ תַּצֵּא יִ עְלֹרנָּל שְׁרְשִׁיוֹ יְסְבְּכוּ יִּ עָלִרנָּל שְׁרְשִׁיוֹ יְסְבְּכוּ יִ תְּוֶה יִּ בְּתָר אִבִּים יְחֲוֶה יִּ בְּלָעֲנוּ מִמְּקוֹמוֹ יִבְלָעֲנוּ מִמְּקוֹמוֹ יִבְלָעֲנוּ מִמְּקוֹמוֹ וֹבְּתָשׁ בּוֹ לֹא רְאִיתִיך:

י מֶלְ־הוּא ("מְשׁוּכַת דַּרְכּוּ "מֶּעְפָּר אָחֵר יִצְּמְחוּ "מֶלְא יַחֲזִיק בָּיַד־מָרַעִים "מָלָא יַחֲזִיק בָּיַד־מָרַעִים "מָלָא יַחְזִיק בָּיַד־מָרַעִים "שִׁנְּאָיְה יַלְרָּשׁוּ־בַשָּׁת שִׁנְאָיָה יִלְבְּשׁוּ-בַשֶּׁת יַמְלָּלְ רְשְׁעִים אֵינְגוּ:

ט ' ויַען אִיוֹב וְיאֹמָר

ֵּ אָמָנְם יָדְעָתִּי בִּי־בֵּן וּמָח־יִּצְדָּק אֲנוֹשׁ עִם־אֵל אַם־יַחָפֿץ לְרִיב עָפּוּ אַם־יַחָפּֿץ לְרִיב עָפּוּ

<sup>1)</sup> M. בית אַבָנִים יח' ; näher noch stände aram. אָנָב' . אָבַבִּים יה'

"Er stützt sich auf sein Haus, doch steht es nicht, "Er hält sich dran, doch bleibt es nicht. "Er ist frisch grünend vor der Sonne "Und über seinen Garten dehnt seine Spross sich aus, "An einem Quell verflechten seine Wurzeln sich, "Auf einen Ueberfluss von Trieben schaut er, "Doch tilgt man ihn von seiner Stätte fort, "Verleugnet sie ihn: "Nimmer schaut' ich dich!""

Sieh, das ist seines Weges Wendung
Und aus dem Staube sprosst ein andrer auf!
Sieh, Gott verachtet nicht den Frommen
Und hält nicht fest der Frevler Hand,
Noch wird er deinen Mund mit Lachen füllen
Und deine Lippen mit dem Freudenrufe;
Mit Schmach bekleidet werden deine Feinde,
Das Zelt der Frevler wird ein Nichts!

IX. Und es antwortete 'Ijjob und sprach:
Schema 6666 | 68888 | 68888 | 6(4)6.

Wahrlich, ich weiss, dass es so ist, Dass nicht vor Gott gerecht der Mensch. Beliebt es Gott mit ihm zu hadern,

<sup>2)</sup> S. אמדמסדנפסקה) למפּאָסטֿגs; M. מְשׁוֹשׁ מּשׁ: 3) Mkt. עָד יְמַלָּה, wozu Qri ה' במקום א' ה'.

לא יַעָנְנּוּ אַחַת מְנִּי־אָלֶף חַכם לֵכְב וְאַמִּיץ בֹּחַ מִי־הִקְשָׁה אֵלִיו וַיִּשְׁלְם:

הפּאָתיק הָרים וְלֹא (' וֵרֹעוּ אָשֶׁר הָפָּרָם בָּאפּוֹ הפַרְנִיז אֶרֶץ מְמְקוֹמָה וְעִמּוּדִיהְ יִתְפַּלְצוּן הָאֹמֶר לֹחֶרֶם וְלֹא יִזְרָח וֹרָעֵד כּוֹכָרִים וַחְתֹּם:

למֶה שְׁמִיִם לְבִּדּוֹ ' עשָה ' עִישׁ בְּמִיל ' וְבִימָה וְחַדְרֵי תִמְן ' עשָה גָדלות עַד־אֵין חֵקֶר ' עשָה גָדלות עַד־אֵין חֵקֶר ' וִנִּפְלָאוֹת עַד-אֵין מִסְפָּר:

יי הֵן יַעֲבֹר עָלי וָלֹא אָרָאָה 'וֹי הֵן יַעֲבֹר עָלי וָלֹא אָרָאָה' 'י הֵן יַחְתֹּף מִי יְשִׁיבֶנּיּ מי־יאמר אָלִיו מה־תְּעֲשֶׂה' 'י אֱלוֹהַ לֹא־יִשִׁיב אָפּוֹ הַחְתִּוּ שְׁחָחוּ עִוֹּרֵי רָתַב:

> אָרְהַרָּה דְּבְרַי אֲעֻנְנּוּ יִּ אָרְהַרָה דְבְרַי עִמּוּ

<sup>1)</sup> M. יִדְעוּ . 2) M. עשׁ .

So wird er ihm von Tausend nicht auf eins erwidern, Der weise ist von Rath und stark an Kraft, Wer sträubt sich gegen ihn und blieb' in Frieden?

Der Berge fortrückt ohne sie zu zerstören Und der in seinem Zorn sie umstürzt, Der fort die Erde scheucht von ihrer Stätte. So dass sich ihre Säulen spalten, Der zu der Sonne spricht, dass sie nicht aufgeht, Und der ein Siegel um die Sterne legt;

Der ausgespannt den Himmel hält allein, Der auf des Wolkenmeeres Höhen schreitet, Der den Canopus schuf und den Orion, Zumal Plejaden und des Südens Kammern, Der Grosses thut so viel, dass es unforschbar, Und Wunderbares bis zum Zahllossein.

Geht er an mir vorüber, seh' ich's nicht,
Fährt er vorbei, so acht' ich nicht auf ihn,
Wer weist ihn ab, wenn er den Angriff macht,
Wer spricht zu ihm: Was thust du da?
Eloah wendet seinen Zorn nicht ab,
Er, unter dem sich Rahab's Helfer krümmen!

Und nun sollte ich ihm gar erwidern, Und künstlich meine Worte vor ihm wählen, י אָשֶׁר אִם־צְדְקְתִּי לֹא אָצֵעָנָה ' לִמְשׁפְּמִי אֶתְחַנְּן אם־קְרָאתִי וַיִּעָנְנִי לֹא אַאָמִין (' כִּי־אָאֲוִין קוֹלוֹ:

גְּשָׁר־בְּשְּׂעְרָה יְשׁוּפֵנִי
 וְהַרְבָּה פְּצָעִי חִנְם
 לא יִהְנִנִי הְשֶׁב רוּחִי
 לא יִהְנִנִי הְשֶׁב רוּחִי
 יי אִם-לְכֹח אִפִּיץ הִנְּה
 יִאְבְּרָח אִפִּיץ הִנְּה
 יי אִם-אָנְיָּה מִי (' יוֹדִיעֻנִּוּ
 יי אִם-אָנְיָּה יִנְיִּשְׁיַעֵנִי
 הַבּיּאָנִי וַיַּעְקְשָׁנִי:

הָם אָנִי לֹא־אָדע נַפְּשִׁי אֶמְאַס חַיִּי אַחַת-הִיא עַל־כֵּן אָמַרְתִּי
 הָם וְרָשְׁע הוֹא מְכַלְּה

 אָם-שוֹם יְמִית פְּתָאֹם לְמַפַּת נְקִים (' יִלְעַג לְמַבּת נְקִים (' יִלְעַג ' יַבְּעָב בְּדִירְלְשָׁע בְּרַיִּ בְּתָּרִ בְיַדְרְלְשָׁע בְּבִּר־לְאַע יִכְפָּה בְיַד-לְשָׁע אַם־לֹא אָפּוֹ מִיֹּ־הוֹא:

<sup>1)</sup> Μ. יְאֵייִן קּוּלִי, S. εἰσακήκοέ μου τῆς φωνῆς. 2) Μ. יְּאָיִין קּוּלִי, S. ἀντιστήσεται? Trg. יְמָהִיר עָלַי, so auch V. 3) Μ. יַּב, Ols. S. τὸ στόμα μου. Dogmat. Rücksicht, die auch in S. σκολιὸς ἀποβήσομαι

Dem, wär' ich auch gerecht, ich nichts erwiderte, Zu dem als meinen Richter ich um Gnade flehte?! Nein, wenn ich rief', und er mir auch erwiderte, Ich glaubte doch nicht, dass ich seine Stimme hörte.

Er, der im Sturme mich zermalmt
Und meine Wunden ohne Ursach mehrt,
Er lässt mich nicht zu Athem kommen,
Er sättigt mich vielmehr mit Bitterkeit!
Denn handelt sich's um Kraft, sieh er ist stark,
Und geht's um Recht, wer will ihn lehren?
Bin ich gerecht, sein Mund verdammt mich doch,
Unsträflich bin ich, dennoch krümmt er mich!

Unsträflich bin ich, — achte nicht mein Leben, Es ist mir eins, — und darum spreche ich: Unsträfliche und Frevler, er vertilgt sie.

Ja, wenn die Geissel plötzlich tödtet,
So lacht er bei dem Leiden der Unschuldigen.
Die Erde ist dem Frevler überlassen,
Die Blicke ihrer Richter deckt er zu!

Ist er's nicht, nun, wer ist es dann?

<sup>=</sup> יעקשני wirksam war. Gleiche Rücksicht hat in S. Vs. 22—23 gewaltet, wo man trotzdem noch merkt, dass sie wie M. lasen.
4) V. dgmt. et non rideat.

יְנְטִי קּלּוּ מְנִּי־רָץְ בְּרְחוּ לֹא־רָאוּ מוֹרָה הְלָפוֹ עִם־אֲנִיוֹת אֵבֶה בְּנָשֶׁר יְמוּשׁ עֲלֵי־אֹכָל ה' ('אִם־אָמִרְתִּי אָשְׁבְּחָה שִׁיחִי אֶעֻזְּבָה ('וְאַבְלִינָה פְּנִי ה' יְגֹרְתִּי כָּל עִצְּבֹתְי ה' יְגֹרְתִּי בִּי־לֹא תְנַקְּנִי:

גְבוֹא יַהְדְּע בְּמִשְׁמְ
 גְמָה־זָּה הָבֶל אִינְע בְּמוֹ־שְׁלְג בְּמוֹר בָּפְי וְהַנְכּוֹתִי בְּבוֹר בִּפְּי וְהַעְבוֹנִי שְׁלְמוֹתִי בְּבוֹר בִּפְּי וְהַעְבוֹנִי שְׁלְמוֹתִי
 גְיִבוֹא יַהְדְּי שִׁלְמוֹתִי
 בוֹא יַהְדְי בַּמִשְׁפְּמֵי:

" ('לוּ וִשׁ־בִּינִינוּ מוֹכִיתַּ יְשֶׁת יְדוֹ עַל־שָׁנֵינוּ " יְפֵר מָעָלִי שָׁכְמוֹ וְאֵמְתוֹ אַל־תְּבְעַתַנִּי " אָדַבְּרָה וְלֹא אִירְאָנוּ בִּי־לֹא כֵן. אָנֹכִי עַמְּדִי: בִּי־לֹא כֵן. אָנֹכִי עַמְדִי:

<sup>1)</sup> M. פניואבלי, Ols. 2) M. פניואבלי, vgl. arab. 'ablag'-ul-wag'hi; balag'ũ ist der Zwischenraum zwischen den Augenbrauen Hariri II. ed. Sacy P. 118, 'ablag'u, die Augenbrauen nicht zusammen-

Und meine Tage sind schneller als ein Läufer, Sie fliehen hin und schau'n kein Gutes, Sie geh'n vorüber mit den Binsenschiffen, Dem Geier gleich, der auf die Atzung stösst, So oft ich denke: Vergess' ich meine Klage, Und lass ich's, erheitr' ich mein Gesicht, So fürcht' ich alle meine Schmerzen, Ich weiss, dass du mich nicht für rein erklärst.

Ich soll ein Frevler sein!

Was müh' ich mich so nutzlos ab?

Wüsch' ich mich auch wie Schnee so weiss,

Und reinigt' ich mit Lauge meine Hände,

Dann würdest du mich in die Grube stossen

Und meine Kleider würden mich verabscheun,

Denn nicht ein Mann, wie ich, bist du, dem ich erwiderte,

Dass wir zusammenkämen im Gericht.

Ja, wäre zwischen uns ein Schiedsmann,

Der seine Hand auf beide legte, —

Der seinen Stab von mir entfernte,

So dass mich nicht die Furcht vor ihm beschwerte, —

Dann wollt' ich sprechen ohne ihn zu fürchten,

Denn solches glaub' ich nicht von mir.

kneifend, mit freiem, heiterem Gesichte, wie taliq-ul-wag'hi.

3) Mqr. יבון, kt. vall, kt. val

נְקְמָה נִפְשׁׁי בַּחַיָּי אָעַזְבָה (' עָלִיו שִׁיחִי אָדַבְּרָה בָּמָר נִפְּשִׁי אמר אָל־אָלוֹהַ אַל־תַּרְשִׁיצִנִי הוריעני עליסה־הְריבֵני המוב לְדְּ בִּי <sup>(\*</sup> אֶּרְשְׁעְ בִּי תִמְאַם וִנִיעַ בַּפֵּיך ועל-עצה וְשָׁעִים הוֹפְּעָהָ: רַאָינֵי בְשָׂר לָּדְּ אָם־בָּרָאוֹת אָנוֹשׁ תִּרָאָה רָבִימֵי אָנוֹשׁ יָמֶיךּ " הַבִּימֵי אִם-שָׁנוֹתֵיךּ בִּימֵי נְבֶר ' בּי־הָבַקּשׁ לְּאֵוֹנִי וּלְחַמָּאתִי תִּדְרוֹשׁ על-דַּעָתִּדְּ בִּי־לֹא אָרְשְׁע וְאֵין מִיָּדָהְ מִצִּיל: יְדֶיף עָצְבוּנִי וַיַּעֲשׂוּנִי אַחַר הָשׁוּב וֹהְבִלְּעִנִי (\* אַחַר הָשׁוּב יְּלֶבר־נָא כִּי־כַחֹמֶר עֲשִׂיתְנִי ' וָאָל־עָפָר הָשִׁיבִנִי י הַלֹא בָחְלָב תַּתִּיבֵנִי '' וְבּגְבִינָה הַקְפִּי**אֵנִי** עוֹר וּבְשָׂר הַלְבִּישׁנִי וּבַעַצְמוֹת וְנִידִים תִשֹּבְבֵנִי:

<sup>1)</sup> S. בֹּה' מעינסי, M. אָרַי . 2) S. αδικήσω, M. העשק . 3) S. μετά

X. Es ekelt meine Seel' an meinem Leben,
Ich lasse meiner Klage über ihn freien Lauf,
Ich spreche in der Bitterkeit der Seele
Und sage zu Eloah: Nicht verdamme mich!
Belehre mich, warum du mit mir haderst!
Was nutzt es dir, dass ich als Frevler gelte,
Dass du verachtest deiner Hände mühsam Werk
Und dass du zu der Frevler Plänen strahlest?

Hast du etwa Augen wie das Fleisch?

Oder sieh'st du, wie der Mensch sieht?

Sind wie Menschentage deine Tage,

Oder deine Jahre wie des Mannes Tage,

Dass du mein Vergehen untersuchst

Und nach meiner Sünde forschest,

Trotzdem du weisst, dass ich kein Frevler bin,

Und dass aus deiner Hand Niemand errettet?

Mich formten deine Hände und erschufen mich,
Am Ende willst du wieder mich vertilgen?!
Gedenke wie du mich gleich Thon gebildet,
Und willst mich nun zum Staube wieder wandeln?
Liessest du mich nicht wie Milch zusammenfliessen
Und nicht fest wie Käse mich gerinnen?
Du hast mit Haut und Fleische mich bekleidet
Und mich mit Knochen und mit Sehnen fest geflochten!

ταῦτα μεταβαλών, P. סביב, M. יַחַר סְבִיב; vgl. S. Vs. 16.

יים נְחָפֶר אָשִּׁית אָפְּרְי יי אם־רְשׁאָתִי פִּי־זֹאת אָפְּרְ יי אָם־רְשְׁאָתִי פִּי־זֹאת אָפְּדְּ יי אָם־רְשְׁאָתִי פִי־זֹאת אָפְּדְּ יי אָבְּרִי לֹא תְנַפְנִי יי אַלְי לִי וְצְּלְהָי לָא־אָשָׂא רֹאִשִׁי:

שָׂבע קְלוֹן וּרָאֵה עֻנְיִי וֹתָשׁב הִתְפּלְא־בִי וֹתָשֵׁב הִתְפּלְא־בִי יֹ הְחַדִּשׁ עִנִידּ נָנְדִּי וְתָּרֶב כַּעִשְׂדְּ עַפְּדִי חָלִיפּוֹת וְצָבָא עָפִיי

י וּלְפָּה מֵבֶּטֶם הוֹצֵאחָנִי (\* וְלֹא אֶנְוַעַ וְעַיִן לֹא־תִּרְאֵנִי בּאֲשֶׁר לֹא־הָיִיתִי אֶהְיָה (מַבָּטֵן לַכָּבָר אוּבָל:

יי הָלא־מָעט יָמִי ("חֲדְּל יְיָה מְעָט יָמָי וְאַבְלִינָה מְעָט יִמָּי וְאַבְלִינָה מְעָט

<sup>1)</sup> M. umgekehrt ויגאה בשחל, sinnlos. 2) S. xal oux dateavov. Der Zusatz von ולא, das in M. fehlt, ist unerlässlich. — Die die stroph. Symmetrie vernichtenden Glieder sind Reminiscenz aus 3, 11, und der Störung in der Strophik entspricht der Riss im Ge-

Leben hast und Gnade du an mir gethan,
Deine Satzung hat mein Geist bewahrt,
Und dann barg'st du dies in deinem Herzen?
Ich erkenn' es, solches stand dir fest!
Sündigt' ich, dann hast du mich belauert,
Sprichst mich nun von meiner Schuld nicht frei,
Habe ich gefrevelt, wehe mir!
Selbst als ein Gerechter hüb' ich nicht mein Haupt.

Hab' ein Genügen dann der Schmach, und sieh mein Weh!

Doch wie ein Löwe, der sich emporreckt, jagst du mich,
Und thust Entsetzliches mir immer wieder,

Stellst immer neue Zeugen vor mir auf
Und mehrest deinen Aerger gegen mich,
Ein Schmerzenheer sich stets ablösend dringt auf mich!

Und warum führtest du mich aus dem Mutterschoosse, Was starb ich nicht von Augen ungesehen? Dann wäre ich, als wär' ich nie gewesen, Ich wäre vom Mutterleib zu Grabe getragen!

Sind denn nicht meiner Tage wenig? So lass doch ab, Sieh ab von mir, dass ich ein wenig heiter werde,

dankenfortschritt. Sind die 4 Stichen aber echt, so fehlen am Anfang oder Ende 2 Stichen zur sechszeiligen Strophe, wodurch vollkommene Symmetrie entstünde, vgl. Schema S. 37, und der Gedankenzusammenhang vielleicht hergestellt war. 3) Mgr. לידו, kt. יודי, עון, kt. יודי, ישין, kt. יודי, ישין, אנו.

י בְּטֶרֶם אֵלְהְּ וְלֹא אָשׁוּב אֶל־אֶרֶץ חשֶׁךְ וְצַלְמוּת אֶלֶץ עָפְּחָה בְּמוֹ־אֹפֶּל צְלְמוּת וְלֹא מְדְרִים: (' וַחֹפַע בְּמוֹ־אֹפֶל

יא ' וַיַּען צפר הַנְּעָקְהִי וַיֹּאמָר

הַרֹב דְּבְרִים לֹא יִעְנֶה וְאִם־אִישׁ שְׂפְתִים יִצְּדָּק בּבֶּיךְ מְתִים יַחָרִישׁוּ וֹתִּלְעִג וְאֵין מִכְלִם וֹתִּאמֶר זְךְּ לְקְחִי וֹבִר הָיִיתִי ("בְעִינִיו:

י וְאוּלְם מִי־יִמֵן אֱלוֹהַ דְּבֶּר וְיִפְּחָה שְּפְּתִיו עִמְּדְ וְיַבְּרִילִדְ הַעָּלְמוֹת חְכִמְה הי בִּי־כִפְּלִים לְתוּשִיָה וְתַדַע בִּי־יִצָּא לְדְּ אֱלוֹהַ מַעֵּוֹנֵדְ

הַחַקֶּר אֱלוֹהַ תִּמְצָא אָם עָד־תַּכְלִית שׁדֵּי הָבא

<sup>1)</sup> Der Stichos, dittographisch aus עפרה כמו אפל entstanden, fehlt in S., ist sinnlos und stört die Strophik; er mag im Urcodex nur zur Zeilenfüllung gedient haben. 2) M. קיניף gezwungen, S.

Bevor ich gehe und nicht wieder kehre Zum Land des Dunkels und der Finsterniss, Dem Land des Düsters wie die Nacht, Der Finsterniss und sonder Ordnung.

## XI. Und es antwortete Sophar und sprach: Schema 66 | 666 | 66.

Soll dem Wortschwall nicht erwidert werden Oder soll der Reden recht behalten? Soll dein Schwatzen Männer zum Verstummen bringen, Dass du höhnst und keiner dich verweist? Dass du aussprichst: "Rein ist meine Lehre", Und: "Ich bin in seinen Augen rein"?

Doch wollte nur Eloah reden
Und seine Lippen öffnen gegen dich
Und dir verborgner Weisheit Tiefe sagen,
Denn wie die Wunder sind sie in den Wesen, —
Dann solltest du's erkennen, dass Eloah dich liess treffen
[Was du] mit deiner Schuld [verdient].

Findest du's, wie Gott ergründet wird, Oder dringst du in die letzte Tiefe Gottes?

פֿעמידוֹסי αὐτοῦ. 3) Das ist כָפּלְאִים; M. כָפּלְיִם. 4) S. καλ τύτε γνώση, ὅτι.. ἀπέβη; Ηχρὶ. יצא = נפסי; M. יִדָּע כִּי יַשֶּׁיִה.

" (' ְּנְּבְהֵי שְׁמִיִם מָה־תִּפְּּאֲל אֲלֶפְה מִשְּׁאוֹל מָה־הֵּרְע אַלְבָּה מִשָּׁלִין מִדְּה וְרָתְבָה מִנְּי־ים (...):

י אִם־נַחֲלֹף וְנִסְנִיר וְנִקְהִיל וּמִי וְשִׁיבֶנוּ הִי-הוּא יָדַע מְתִי-שְׁוָא וַנִּרָא־אָנָן וְלֹא יִתְבּוֹנֵן וְאִישׁ נְבוּב יִלְבֵב וְאִישׁ נְבוּב יִלְבֵב הַבָּרָא יַעַר אָדָם וְלוּד אִשְׁה: וֹנְבָּרָא יַעַר אָדָם וְלוּד אִשְׁה:

> אָם-אַמָּה הָבִינוֹתְ לְבָּךְּ וּפְרַשִּׁתָּ אֵלְיוּ בַּפֶּיךְּ אִם-אָנָן בִּיְדָּךְּ הַרְחַנִקְהוּ מִּאַל-תַּשְׁבֵּן בָּאֹהְלֶידּ עָוְלְה בִּי-אָז תִּשְׁא פְנֶיךְ טִמִּוּם וְהָיִיתָ ("מַזְּלִ וְלֹא תִּירָא:

וְחָפַּרָהָ לְבָטִח תִּשְׁבְּר: יִּלְטַחְתָּ בִּי־נִשׁ תִּקְנָה יִּי וּמִצְּהַרִים יְקוּם חָלֶּר בְּמִים אָבְרוּ תִּזְבּר בְּמִים אָבְרוּ תִזְבּר בְּמִים אָבְרוּ תִזְבּר בְּמִים אָבְרוּ תִזְבּר בְּמִים אָבְרוּ תִזְבּר

<sup>1)</sup> גבּהָה מְשָּׁמֵים ? 2) S. βοοτός δὲ γεννητὸς γυναικὸς ἴσα , ڏνφ ἐρημίτη: Μ. אָרַם יְנָּלֶּר פָּרָא אָרָם יִנְילָר, Trg. יְעָיר, lies

Höher als der Himmel, was denn thust du? Tiefer als Scheol, was weisst du da? Länger als die Erde ihre Dehnung, Breiter als der Ocean!

Wenn er vorbeigeht, wenn er fesselt
Und zum Gerichte versammelt, wer hält ihn zurück?
Denn er erkennt des Frevels Männer,
Er sieht das Böse, das man nicht bemerkt!
Der Mensch, der leere, ist der Einsicht baar,
Und wie ein Steppenesel ist der Weibssohn Mensch.

Wenn du dein Herz hinrichtest
Und zu ihm deine Hände breitest —
Wenn Frevel klebt an deiner Hand, — entferne ihn
Und lass in deinen Zelten nicht die Sünde wohnen —
Denn dann wirst du dein Antlitz fleckenlos erheben.
Du wirst geläutert sein und nichts mehr fürchten.

Du wirst der Mühsal dann vergessen,
Dran denken, wie an Wasser, das verlaufen,
Und heller als der Mittag strahlt das Leben.
Mag's dunkel sein, wie Morgen wird es glänzen,
Du wirst Vertrau'n gewinnen, denn es gibt Hoffnung,
Und, ob beschämt zuvor, noch sicher ruhn.

ערוּרָא (אַרוּרָא 3) S. פֿאַטֿטּ (מָיָם דער rad. זְקָק , Trg. מָנִין , M. פָּנִין , V. stabilis, P. עו ער באַ אַר אַ באַ אַ אַרָּה . אַנָּקה לא  $\omega$  באַ אַרָּא אַר . אַנָּיִק ,  $\omega$ 

י בּי-עִפּוֹ חָכְּטָה וּנְבוּרָה: וֹתִלְּוֹתָם מָפַּח-נָפָּש יִּמְנוֹם אָבַד מִנְּהֶם יִּמְנוֹם אָבַד מִנְּהֶם יִּ וָנְבַצְּתָּ וְאֵּין מְחָרִיד

יב ' ויַען אִיוֹב ויֹאמֶר

אָמָנְם כִּי אַמֶּם־אָם וְעִפְּכֶם הָמוּת חָכְמָה נִם-לִי לַכְב כְּמוֹכֶם ("לֹא נֹפֵל אָנִנִי מִכֶּם וָאָת-מִי-אִין כִּמוֹ-אַלָּה:

 שַׁחַק לְרֵעַהוּ אֶהְיֶה לְרֵא לְאֱלוֹהַ יַיְעֲנְהוּ לְבִּיד בּוּז לְעַשְׁתוּת שַאָּגְן לְפִיד בּוּז לְעַשְׁתוּת שַאָּגָן ישְׁלְיוּ אֹהְלִים לְשֹׁדְרִים ישָׁלְיוּ אֹהְלִים לְשֹׁדְרִים לְאַשֶׁר הַבִּיא אָלוֹהַ בְּיָדוֹ:

<sup>1)</sup> S. Al. setzt zu: παρ' αὐτῷ γὰρ σοφία καὶ δύναμις. So auch Hxpl., und die Strophe fordert das Glied, das also nicht aus 12, 13 stammt, wo auch γὰρ = ב' fehlt. In P. fehlt auch מַלוּה ב ב'. 2) S. übergeht die folgenden vier Stichen, und zwar

Du liegst und keiner stört dich auf Und viele streicheln dir das Antlitz, Der Frevler Augen aber schmachten hin Und ihre Zuflucht schwindet ihnen, Und ihre Hoffnung ist's — die Seele auszuhauchen, Bei ihm ja ist die Weisheit und die Kraft.

XII. Und es antwortete 'Ijjob und sprach:
Schema 468 | 66666666666666 | 7766 | 66.
Wahrlich, ihr seid Leute,
Und mit euch stirbt Weisheit aus!
Ich auch hab' Yerstand wie ihr,
[Ich stehe hinter euch nicht zurück,]
Wer wohl wüsste solches nicht?

[Ein Gespött seinem Freunde muss ich sein,
Der zu Gott ich ruf' und er erhört ihn.]
Zu Spott wird der Unsträfliche, der Gerechte;
Dem Unglück Hohn, so wähnen Sichere;
Hohn steht bei denen, deren Füsse wanken.
Doch friedlich ruh'n die Zelte für die Räuber
Und Sicherheit besitzen die, die Gott erzürnen,
Der der Eloah packt in seine Hand.

mit Recht 1, 3, 4, wogegen 2 zur strophischen Rundung erforderlich. 1 ist Glosse aus 13, 2, und 3 dittogr. der folgenden Echten, 4 aber in 'Ijjob's Munde nach 9, 16 widersinnig, also irgend ein Redactorenzusatz.

יְנְאוּלְם שָׁאַל־נְא בְהַמוֹה ('יִחֹרֶדְ יְנְיוֹף הַשְּׁמִים וְיֵגֶּד־לְדְּ מִי לֹא־יְדְע בְּכְל־אָלֶה בִּי יַד־יְהֹוְה אֲשִׂתְה זֹאת בִּי יַד-יְהוְה אֲשִׂתְה זֹאת הַלֹא בִּידְוֹ גָפֶשׁ בְּל-חִי יְרוֹת בְּל-בָשֵׁר-אִישׁ:

> יִ הַלֹּא־אֹנָן מְלִּין תִּבְּחָן וְחַדְּ אֹבֶל יִמְעִם-לוּ יִ בִּישִׁישִׁים חָכְמָה וְאֹנֶדְ יָמִים תְּבוּגְה יִ עִמּוֹ חָכְמָה וּנְבוּרָה לוֹ עֵצָה וּתְבוּנָה:

י בן יְהַרוֹם ('וּמִי יִבְנָה יִסְיּנִה יִסְיּנִה יִסְיּנִה יִלְּאִישׁ ('וּמִי יְפָתֵּח '' הן יָעָצר בּמִים וְיִבְשׁוּ '' עמוֹ עוֹ וְתוּשִׁיָּה '' עמוֹ עוֹ וְתוּשִׁיָּה לוֹ שֹׁנֵג וּמִשְׁנֵּה

> מוליה יוְעָצִים שוֹלְל ' וְשֹׁפְּמִים יְהוֹלֵל

<sup>1)</sup> S. ἐἀν σοι εἰπωσι, P. בֹּבֹים, Trg. יִלְּפֿוּנָהְ, V. et docebunt te, doch bei der Zeilenlänge und dem Genus wohl Glosse aus Z. 3.

Doch frage Du die Thiere nur [sie werden's dich lehren].

Des Himmels Vögel frag', sie sagen dir's.

Zur Erde schau, sie wird's dich lehren,

Des Meeres Fische werden's dir erzählen!

Wer wüsste wohl nicht alles dies.

Dass solches Jahweh's Hand gemacht?

Ruht nicht in seiner Hand der Lebensodem.

Und alles ird'schen Fleisches Lebensgeist?

Doch soll das Ohr nicht Worte prüfen. Wie Speise, die ihm schmeckt, der Gaumen? Bei Greisen soll die Weisheit sein. Der Tage Länge soll Verstand sein? — Bei ihm ist Weisheit und Erhabenheit, Bei ihm ist Rath und ist Verstand.

Sieh, reisst er nieder, wer baut auf, Und fesselt er den Mann, wer löst ihn? Er schliesst die Wasser ein, und sie vertrocknen, Er lässt sie los, sie wühlen um den Boden! Bei ihm ist Kraft und Wesenheit. Sein ist der Irrende, wie der Verführer!

Der Räthe lässt gefangen geben. Und der die Richter blendet.

י (' מוּסַר מְלְכִים פָּתֵּחַ וַיֶּאָסֹר אֵזוֹר בְּמְתְנִיהָם מוּלִידְ בּהֲנִים שוֹלְל וְאֵיתְנִים יְסַלְּף:

מָסִיר שְּׁפְּה לְגָאְמְנִים יְמַעֵם יְּמֵנִים יִקְּח יִּמִיּחַ אֲפִיקִים רָפְּה יִּמְיִּחַ אֲפִיקִים רָפְּה מְנְלֵה עָמֶקוֹת מִנִּי-חשֶׁךְ וַיִּצֵא לְאוֹר צֵלְמוּת:

מְשְׁנֶּה לְּנּוֹיִם וְיָאַבְּדֵם שׁמֵח לְנּוֹיִם וַיִּנְחֵם מַסִיר לֵב רָאשׁי עַם־הָאָרֶץ וַיִּתְעַם בְּתֹהוּ לֹא־דְרֶךְ מַשְׁשׁוּ-חשֶׁךְ וְלֹא־אוֹר וַיִּתְעַם בַּשָּׁבּוֹר:

ַנְי ' הָן-כּל רְאָּתָה אֵינִי שְׁמְּאָה אָזְנִי וַתְּבָּן לְהּ לא-נפַל אָנכִי מִכֶּם אוּלָם אָנִי אָל-שַׁנִּי אַדְבָּר הוֹכֶת אָל-אֵל ("אָחָפָץ: וְהוֹכֵת אֶל-אֵל ("אָחָפָץ:

<sup>1)</sup> מוסר ? V. balteum. 2) S. אמיסי. P. אַגָּע. M. מַשְּגִּיא . M. מַשְּגִיא .

Der königliches Ansehn lockert, Und einen Strick um ihre Hüften legt, Der Priester lässt als Beute geh'n, Und der uralte Stämme bringt zu Fall.

Der Sichern ihre Redegabe nimmt
Und der entfernt der Greisen Einsicht,
Der auf die Fürsten giesst Verachtung
Und der den Gürtel der Gewalt'gen löst,
Der aus dem Dunkel das Verborgne bloss legt
Und der zu dem Licht das Dunkel führt.

Der Völker irre führt und sie verdirbt,
Der Völkern Platz schafft und sie leitet,
Der den Verstand der Volkesführer tilgt,
Sie taumeln lässt in wegeloser Wüste,
Wo sie gleichwie im Dunkel tappen ohne Licht,
Und er sie taumeln lässt wie einen Trunkenen; —

XIII. Sieh', alles dieses sah mein Auge, Es hört's mein Ohr und merkte drauf, So viel, als ihr wisst, weiss auch ich, Ich stehe nicht hinter euch zurück, — Ich aber will zu dem Allmächtigen sprechen, Mit Gott zu rechten, das beliebt mir.

Trg. מְפֵישׁ, V. multiplicat. 3) S. ἐἀν βούληται dogmatisch.

'יאילם אַשֶּם מֹפְלֵי־שְׁקֶרּ
 יְהָהִי לְּבֶּם לְחָבְשֶׁה יִּחְלָּה הַּלְּבֵם יִּחְבִּישׁ מְּחֲרִישׁוּן
 שִׁמְעוּ־נְא תוֹבַחַת (' פִּי וְּתְבִּיוֹת שִׁפְּתֵי הַקְשִׁיבוּ:
 הַלְאֵל תְּדַבְּרוּ עַוְלְה

ַוְלוֹ תְּדַבְּרוּ רְטִיְה אַם-לָאֵל הְרִיבוּן הָטוֹב בִּי יַחְלִר אֶהְכֶם הָטוֹב בִּי יַחְלִר אֶהְכֶם הָטוֹב בִּי יַחְלִר אֶהְכֶם

> "' הוֹבֶחַ וּבִיחַ אֶּהְכֶּם אִם־בַּםַּתֶּר <sup>("</sup>פְּנְיוֹ תִּשְׂאוּן '' הַלֹא שְׁאֵהוֹ הִבָּעֵת אֶּהְכֶם וּפַחְדוֹ יִפֹּל עָלֵיכֶם '' זִכְרוֹנֵיכֶם מִשְׁלֵי־אֵפֶּר לְנַבֵּי־חֹמֶר נָבֵּיכֵם:

> יַן הְחָרִישׁוּ מָמֶנִּי וַאָּדְבְּרָה־אָנִי יִיעָבֹר עֻלִי מַה יֹ' (יַּעַלִּיםָה אָשָּׁא בָשְׂרִי בְשִׁנִּי וְנָפְשִׁי אָשִים (יֹּבְּכָפִי

<sup>1)</sup> Dittogr. aus den Vorigen, S. übergeht. 2) S. ἔλεγχον τοῦ στόματός μου; Μ. אַרָּחָם, 3) Trg. אַרָּאָ, M. בּנָבָּ . 4) S. über-

[Aber] Ihr seid Lügenpflastrer, Unnütze Aerzte seid ihr alle! O wolltet ihr doch stille schweigen, Das würde für euch Weisheit sein. So hört denn meines Mundes Rüge an Und merkt auf meiner Lippen Streit:

Wollt ihr Gott zu Liebe Frevel reden, Trügerisches ihm zu Gunsten reden, Unrechtmässig auf ihn Rücksicht nehmen, Und zu seinem Vortheil streiten? Würd' es gut sein, wenn er euch durchforschte, Wagt' ihr's, wie den Menschen, ihn zu täuschen?

Züchtigen wird er euch ernstlich,
Wenn ihr heimlich auf ihn Rüchsicht nehmt!
Wahrlich, seine Erhabenheit wird euch erschrecken,
Furcht vor ihm wird auf euch fallen!
Eure Sprüchlein sind nur Worte, wie von Staub,
Eure Wälle — Wälle nur von Lehm.

So schweigt vor mir und ich will reden Und kommen mag über mich, was da wolle! Ich will mein Leben in die Zähne nehmen. Und meine Seel' in meine Hand.

geht das dittograph. על מה M. Trg. P. 5) Trg. dogmatisierend בּפְּיו = יְדוֹי .

' הוְ־יִקְטְלֵנִי לֹא אֲיַחֵל אַדְּ־דָרָכִי אֶל-פָּנִיו אוֹכִיחַ:

י נִם-הוּא-לִי לִישוּעָה. בִּי-לֹא לְפָנְיו חָנֵף יְבוֹא ' שָׁמְעוּ שְׁמוֹע מִלְתִי ' הַנָּה-נָא עָרַכְתִּי מִשְׁפָּט ' הְנָה-נָא עָרַכְתִּי מִשְׁפָּט ' דְעָתִּי בִּי-אָנִי אֶצְדֵּק:

י' מִי-הוּא יָרִיב עָמְּדִי בִּי-עַמְּה אְחָרִישׁ וְאָּגְּוָע ה' אָדּ-שְׁמִים אַל-מַעַשׁ עַמְּדִי ה' בַּפְּדּ מִעְלִי (' הַרְחַק מִעְלִי (' הַרְחַק ה' בַּפְּדּ מִעְלִי '

וֹתַחָשָׁבָנִי לְאוֹנֵב לְךָּ אוֹ אָדְבֶּר וַהֲשִׁיבֵנִי בּפְּהַר לִּי עֲוֹנוֹת וְחַפְּאוֹת הַ בְּפָה לִי עֲוֹנוֹת וְחַפְּאוֹת הַ בְּפָה לִי עֲוֹנוֹת וְחַפְּאוֹת הַ בְּפְהִי לְאוֹנֵי הַ וְתַחָשָׁבָנִי לְאָנִי

> וְאֶתִּלֶה נְדְּף תַּעְרוֹץ \*\* אָתִרקִשׁ יָבָשׁ תִּרְדּיִף

<sup>1)</sup> S. מימיאי nach aram. אחורי 15, 17. 2) P. dogmatisch

Er tödte mich, ich hoffe nicht, Doch meinen Wandel vertheidige ich ihm in's Gesicht.

Auch das noch wäre mir ein Heil,
Denn vor ihn kommt der Frevler nicht.
So hört denn meine Worte aufmerksam,
Und meine Erklärung sei in euren Ohren,
So sehet doch! Ich hab' den Handel vorbereitet,
Ich weiss es, dass das Recht auf meiner Seite.

Wer ist's, der mit mir streiten dürfte,

Dass ich von Stund ab schweigend stürbe?

Nur zweierlei thu mir nicht an,

Dann berg' ich mich vor deinem Antlitz nicht, —

Entferne deine Hand von mir,

Und Furcht vor dir lass mich nicht schrecken!

Dann ruf', ich werde dir erwidern,
Oder ich will sprechen, du entgegne mir!
Wie viel Vergehungen und Sünden hab' ich?
So lass mich meine Schuld und Sünde wissen!
Warum verhüllest du dein Antlitz
Und achtest mich für deinen Feind? —

Willst du das verwelkte Blatt verderben Und die dürre Stoppel noch verfolgen?

. لا كاعزعا

" בּי־תִּבְתּב עָלִי מְרֹרוֹת וְתִּשְׁם בּפִד רַגְלִי וְתִשְׁםוֹר בָּל־אֲרְחֹתִי על־שָׁרִשֵׁי רָגָלִי על־שָׁרִשֵׁי רָגָלִי תִּתְחַמֵּה:

יד ' ('אָדָם יְלוּד אִשָּה קְצֵר יְמִים וּשְׂבע רֹגָז בְּצִּיץ יָצָא וִיּמִּל 
יג '' וְהוּא בְּּרָקְב יִבְּלֵּה
בְּבֶּלוֹ עֲשׁ
יר '' וִיבְרַח בַּצֵּל וְלֹא יַעֲמוֹד
יר '' אַף-עַל-זָה בְּקַחְהָ עִינִיךְ

מי־וֹתֵן טְהוֹר טִטְּמֵא לֹא אֶחָר אָם־חָרוּצִים יָמִיו הַסְפּר-חֲדְשִׁיו אִמְּדְ שָׁצֵר מִצְלִיו וְיָחְדְּל עָדִירְצָּה בְּשָׁכִיר יוֹמוֹ:

> ַ פִּי יֵשׁ לָּצֵץ תִּקְנָה יִינְקְתּוֹ לֹא תָחְדְּל אִם־יֵבְּרֵת וָעוֹד יְחָלִיף אָם־יֵנְקִיוֹ לָאָ תָחְדְּלֹ

<sup>1)</sup> Die Umstellung vertheidigt sich selbst. Bei Ephräm folgt 26 b, dann a. 2) S. צמו דסיניסי (אותו P. ביב Y. eum;

Dass ein bittres Urtheil du mir schreibst Und der Jugend Sünden auf mich kommen lässt, Dass du meine Füsse in den Block legst, Dass du alle meine Schritte hütest, Dass du dir um meine Füsse einen Kreis zieh'st?

XIV. Der Mensch vom Weib geboren, kurz von Tagen, Von Unruh satt, geht wie die Blume auf und welkt, XIII. <sup>28</sup> Und wie das Morsche schwindet er. Dem Kleide gleich, das Motten fressen. XIV. <sup>2</sup> Er fliehet wie der Schatten, sonder Halt, Und trotzdem öffnest du die Augen, Und bringst ihn mit dir ins Gericht?

O, käme doch ein Reiner vom Unreinen! [Keiner]. Wenn seine Tage fest bestimmt sind Und seiner Monde Zahl bei dir, Wenn unüberschreitbar du sein Ziel gesetzt, Dann sieh doch von ihm ab, auf dass er ruhe, Damit er wie der Fröhner seinen Tag geniesse!

Für den Baum ja gibt es Hoffnung; Wird er abgehaun, so treibt er frisch, Und sein Schössling lässt nicht nach; Altert seine Wurzel in dem Boden,

M. falsch אוֹתִי א (3) Mqr. חָקָּוּ

וּבֶעְפָּר יָמוּת נּוְעוֹ מֵבִית מִיִם יַפְּרָת וַעְשָׂה קָצִיר כִּמוֹ־גָּטְע:

> מי יתן בְּשָׁאוֹל תּצְפָּנְנִי מִר-שׁוּב אַפֶּּךְּ תְּסְתִּירֵנִי עִד-שׁוּב אַפֶּּךְּ הְשִׁית לִי חֹק וְתִוּבְּרֵנִי אם-יְמוּת נֶבֶר (' הַיִּחְיֶה אם-יְמוּת נֶבֶר (' הַיִּחְיֶה אם-יָמוּת נֶבֶר (' הַיִּחְיֶה עַב-בּוֹא חֲלִיפָּתִי:

י הַקְרָא וְאָנֹכִי אָגֻעָּנָדְ ' לְמִעְשֵׁה יְדֶדְּ '' הַכְּסֹף הי בִּי-עַהָּה יְצָעֲדִי <sup>(י</sup> לֹא הִסְפּוֹר לֹא הִשָּׁמוֹר עַל-חַפָּאַהִי

S. σੱχετο (יהלך , wie 14, 20? 2) S. οὖκ ἔτι ἐστί; Μ.
 3) συζόαφῆ (יחטו + Κκρl. בֹּעֹתִים . Vulg. compegisti.
 4) S. ζήσεται dogmatisch.
 5) S. ἔως πάλιν γένωμαι dogmatisch.

Stirbt sein Stumpf im Staube ab, Sprosst er frisch vom Wasserhauche, Wie ein neugepflanzter gibt er Frucht.

Doch der Mann stirbt und liegt da,
Und der Mensch verscheidet, und ist Nichts!
Wasser schwinden aus dem Meere,
Und der Strom versiegt und trocknet,
Und der Mann liegt und ersteht nicht wieder.
Nicht erwachen sie, bis dass der Himmel schwindet,
Werden nicht erweckt aus ihrem Schlafe.

Wolltest du doch im Scheol mich bergen, Mich verhüllen, bis dein Zorn sich wendet, Eine Frist mir setzen, meiner dann gedenken! — Stirbt der Mensch, wird er je wieder leben? — Alle Tage meines Dienstes wollt' ich hoffen, Bis die Ablösung mir kommt!

Du riefest dann, und ich erwiederte, Du sehntest dich nach deiner Hände Werk, Du würdest meine Schritte dann nicht zählen Und nicht auf mein Verfehlen achten,

 <sup>6)</sup> S. μή ἀποποιοῦ = אֵל הְפֵּר, wie 15, 4, wonach viell.
 7) Μ. ohne אֹל, Ρ. בעל ן.

י הָתֶם בּצְרוֹר פִּשְּעִי וֹתִּטְפּל על-עוֹנִי:

וֹעלּנִע אָנוִא מֵאָבְדִּעִּ הִאָּמִף סִפִּימִינִּ אַפּר-אָרֵץ אָבּרִים אֲנִעוּ מִים הַצִּיּר גָאָתַּל מִפְּלִמוּ הְיִּינִים הַר-נוִפּּל יִפּוּל הְיִּינִים הַר-נוִפּּל יִפּוּל

> יי הָתְּקְפָּהוּ לְנָצֵח וֹיְהַלּדְּ מְשַׁנָּה פְּנְיוּ וֹתְּשַׁלְּחֵהוּ יִכְבָּדוּ בְנָיוּ וֹתְשַׁלְחֵהוּ יִבְבָּדוּ בְנָיוּ וִלְאֹ יִדְע אך בְּשַׁרוֹ עָלְיוּ יִכְאָב אבר בְּשַׁרוֹ עַלְיוּ יִכְאָב עְלִיוּ יִבְאָב

מו ' ויַען אֱלִיפִּז הַתִּימְנִי וּיֹאמָר

הַּחָכָם יְעַנָּה דְעַתּ־רוּחַ וִימַלֵּא קְדִים בִּטְנוּ הוֹכֵח בְּדְכָר לֹא יִסְכּוּן וּמָלִים לֹא יוֹעִיל בָּם אַף-אַתָּה תָּפָר יִרְאָה וְתִּנָרִע שִׂיחָה לִפְּנִי-אֵל: Im Beutel wär' versiegelt meine Schuld, Du überdecktest mein Vergehen.

Allein ein Berg, der stürzt, zerbröckelt,
Von seiner Stätte rückt der Fels,
Das Wasser reibt die Steine ab
Und seine Ströme schwemmen fort der Erde Staub,
Und du zerstörst des Menschen Hoffnung,
[Und setzest seiner Lebenstage Ziel.]

Du überwältigst ihn für ewig, und er geht,
Du machst sein Antlitz starr und schickst ihn fort; —
Sind seine Söhne vornehm, er weiss nichts,
Sind sie verachtet, er bemerkt es nicht,
Sein eignes Fleisch nur schmerzt an ihm,
Und seine Seele trauert an ihm.

# XV. Und es antwortete 'Eliphaz und sprach: Schema 6444 | 66666 | 778.

Soll auf so wind'ge Rede ein Weiser sprechen, Und seinen Leib mit Sturm erfüllen, Mit Rede rügend, die nichts schadet, Mit Worten, wodurch er nichts nützt? Doch du zerstörst die Gottesfurcht Und schmälerst die Verehrung des Allmächt'gen! ל פִּי־יָאַלֵּף עֲוֹנְהְ פִּיהְ וְתָבְחַר לְשׁוֹן עֲרוּמִים יַרְשִׁיְעָהְ פִיהְ וְלֹא־אָנִי וִיִּלְשִׁיְעָהְ יִעֲנִי-בְהָ:

ַ הַרָאישוּן אָדֶם הִּוְלֵד הַבְּםוֹד אֱלוֹהַ הִשְּׁמְע הַבְּםוֹד אֱלוֹהַ הִשְּׁמְע הַנְתָנֵע אֵלֵיהָ הִשְּׁמְע

מה־יָדְעָהְ וְלֹא נִדְע הָּתְ הָבִין וְלֹא־עָמְנוּ הוּא נִם־שָׁב נִם־יָשִׁישׁ בְּנוּ בַּבִּיר מֵאָבִיךּ יָמִים:

י ( הַּמָעַט מְמָּה תַּנְחוּמוֹת אֵל וְדָבָר ( לְאַט עִפְּהְ י מָה־יִּקְתָהְ לְבָּהְ י מָה־יִּקְתָהְ לְבָּהְ בּי-תָּשִׁיב אֶל-אֵל רוּתֶהְ וְהוֹצאָתַ מִפִּיהְ מִלִּין:

> י מָה־אֲנוֹשׁ בִּי־יִוְבָּהּ וְכִי יִצְדַּק יְלוּד אִשְׁה

<sup>1)</sup> S. Vt. dφίκετο = אורע, M. אורע, zu welcher falschen Lesart das Lexicon eine Bedeutung erfunden hat. 2) S. δλίγα

Dein eigner Mund ja lehret deine Schuld, Obwohl du list'ge Worte wählst, Dein Mund verdammt dich, und nicht ich, Und deine Lippen zeugen wider dich!

Bist du denn als der erste Mensch geboren Und früher als die Berge an das Licht getreten, Hast du im Rathe Gottes zugehört, Und hat die Weisheit dich berührt?

Was wüsstest du, das wir nicht wüssten, Verstündest du, das nicht auch wir? Ein weisses Haupt, ein Greis ist auch bei uns, Der älter als dein Vater ist an Tagen!

Sind göttliche Tröstungen zu gering für dich, Und mildiglich ein Wort an dich gerichtet? Wohin denn führet dich dein Herz, Was sagt das Winken deiner Augen, Dass gegen Gott du deinen Sinn gewendet Und Worte sprichst aus deinem Munde?

Was ist der Mensch, dass rein er könnte sein, Und dass des Weibes Sohn gerecht erschiene?

ον ήμαρτηκας μεμαστίγωσαι, was die Conson. מולם und חשאות voraussetzt. 3) S. μεγάλως, ὑπερβαλλόντως שלט ?

" הַן בִּקְדשָׁו לֹא יִאָמִין יְשְׁמִין יְשְׁמִים לֹא־וַבּוּ בְעִינְיוּ "אף בִּי־נָהָעָב וְנָאֱלָח אִישׁ-שֹׁהֶה כָמֵים עַוְלְה:

ג' אַחַנְּךּ שְׁמַע־לִי
 וְנָה־חְזִיתִי נְאַסַבּּרָה
 '' אָשָׁר-חָכְמִים יַנִּידוּ
 '' לְהֶם לְבַדְּם נִתְּנְה הָאָרֶץ
 '' לְבַדְּם נִתְּנְה הָאָרֶץ
 וְלֹא־עֻבַר זֶר בַּתוֹכְם:

י בְּל-יְמֵי רְשָׁע הוּא מִתְחוֹלֵל וּסְפָּבּר שְׁנִים נִצְּבְּנוּ לֵעֲרִי׳ן יְמָפָבּר שְׁנִים נִצְּבְּנוּ לֵעֲרִי׳ן יֹ כְּוֹל-פְּחָדִים בְּאָוְנִיוּ בְּשְׁלוֹם שׁוֹדֵד יְבוֹאָנוּ בְּשְׁלוֹם שׁוֹדֵד יְבוֹאָנוּ יֹ מִנִי-חשֶׁדְּ יִבוֹאָנוּ יִי מִנְי-חשֶׁדְ יִבוֹאָנוּ יִי מִלִיבִין שׁוּב מִנִי-חשֶׁדְ יִצְיּ אָל יְדֵי חְרֶב: וְצְפוּ הוּא (' אֶל יְדֵי חְרֶב:

י (" נבר הוא ללֶהֶם איָה (" בַּרָעְהָה נַבְּרָ הוּא ללֶהֶם איָה "בַּעְרָהוּ צַר וּמְצוּקְהּ הַתְּקְפָּהוּ צַר וּמְצוּקְה התִקְפַּהוּ בָּר וּמְצוּקְה הביים מִיִּבְיּלִר (" לָבִּירוֹר (" לִבִּירוֹר "

<sup>1)</sup> S.  $\pi a \tau \epsilon \rho \epsilon \epsilon$   $a \vartheta \tau \delta \vartheta \nu$  ohne מן ב 2) S.  $\varphi \circ \beta \circ \epsilon$   $a \vartheta \tau \circ \vartheta \varepsilon$ , also פּוֹל־פּחריי 3) S.  $\mu \eta$   $\pi \iota \sigma \tau \epsilon \nu \epsilon \tau \sigma = 1$ , M. אַל אַ מָּרִי ל אַ פּוֹל פּחריי 4) S.  $\epsilon \ell \epsilon$   $\chi \epsilon \ell \rho a \epsilon$ , M. אָלִי . Ob אָלַי nöthig? Ew. Gr. § 149, g. Böttcher § 1072.

Sieh, seinen Engeln traut er nicht,
Die Himmel sind nicht rein in seinen Augen, —
Wie gar der Schändliche, Verdorbene,
Der Mann, der Frevel trinkt wie Wasser?

Ich will dich lehren, höre mich,
Und was ich sah, ich will's erzählen,
Was weise Männer uns verkündigen,
Von ihren Vätern her untrüglich meldend, —
Denn ihnen war das Land allein gegeben,
Und nie ein Fremder unter sie gedrungen:

"Solang der Frevler lebt ist er gepeinigt, "Die Zahl der Jahre, die dem Frevler zugezählt. "In seinen Ohren tönen Schreckensstimmen, "Im Frieden überfällt ihn der Verderber. "Er denke nicht, dem Unheil zu entgehen, "Denn ausersehen ist er für das Schwert!

"Er schweift herum, der Geier Frass zu werden, "Er wird es seh'n, dass ihm des Unglücks Tag bevorsteht, "Es schrecken Angst ihn und Beklemmung, "Es packt ihn, wie ein Fürst, der in's Getümmel geht;

 <sup>5)</sup> S. אמדמדנֹדמאדמו קרר אָיָה (חַרָּר, M. אַיָּה, M. אַיָּה, 6) M.
 7) S. אפּסינססימֹדאָ אוֹאַדיסי.
 8) Hupfeld vermuthete

יֹבּי־נְטָה אָל־אֵל יְדוֹ וְאָל־שַׁדִּי יִהְנַּבְּר:

י יְרוּץ אֵלְיוֹ בְּצְוְאר בּעָבִי נְבִּי מְנְגְּיוּ
בּעָבִי נִבִּי מְנְגְּיוּ
י בִּי-בִּסְה פְּנְיוֹ בְּחֶלְבּוֹ
י וִיִּעשׁ בִּימְה עָלֵי-כְּמֶל
י וִיִּשְׁבּוֹן עָרִים נִכְחְדוֹת
' יְבֹא בְתִּים לֹא־יֵשְׁבוּ לְמוֹ
אַשֵּׁר הִתְעָתִּרוּ (' לְנְלִים:

לא־יָגְשַׁר וְלֹא יְקוּם חֵילוּ (' לֹא־יַגְשַׁר וְלֹא יְקוּם חֵילוּ (' לֹא־יַשָּׁה לְאָרֶין צָּלָם יוֹנַקְתּוֹ הְּיַבָּשׁ שַּלְּהָבֶתּ יוֹנַקְתּוֹ הְּיַבָּשׁ שַׁלְּהָבֶתּ יוֹנַקְתּוֹ בְּרוּחַ (' נִצְּתוֹ יוֹנַקְתּוֹ בְּרוּחַ (' נִצְּתוֹ בְּרוּחַ ' נִצְּתוֹ בְּרוּחַ ' צִּבְּחוֹ בִּישׁ שַּׁלְהָבֶתּ אַלִּיְתְּתוֹ בִּישׁוֹא הִּהְיֵה הִמוּרָתוֹ:

י (י גּוְעוֹ בָּלֹא־יוֹמוֹ יִמְלֹי (יְמֶלְנְה יִבְּלָא רְעַנְגְה יִבְּלָא רִעַנְגְה

"Denn gegen Gott hat er die Hand gestreckt "Und gegen den Allmächt'gen gross gethan.

Er läuft mit steifem Nacken gegen ihn, Gedeckt durch seiner Schilde dichte Buckel, Denn sein Gesicht hat er mit Fett bedeckt Und Fleisch auf seine Schenkel aufgemästet, Er hat bewohnt gebannte Städte, Er geht in Häuser, die man nicht bewohnen darf, Die zu Ruinenstätten werden sollten.

Nicht wird er reich, nicht dauert seine Kraft, Er wirft nicht Schatten auf das Land, Entgehet nicht der Finsterniss. Den Sprössling dörret ihm die Gluth, Und durch den Wind entfällt ihm seine Blüthe; Er traue nicht, er wird beschämt, betrogen, Denn Unheil wird sein Eintausch sein.

Zur Unzeit wird sein Stamm beschnitten, Sein Zweig kommt nicht zu frischem Grün,

Dillmann מצֶּלֶם , statt צלם wäre auch מַצֶּלֶם sehr wohl denkbar.

<sup>4)</sup> M. בשו נחעה S. פֿאַ אַפֿסט סֿפֿ מניסט דס מֿט אָפּט. 5) M. בשו נחעה בשו נחעה.

 <sup>6)</sup> Μ. בלא יומו חמלא; S. ή τομή αὐτοῦ (= κρο ἄρας φθαρήσεται. P. במשב בסטב μ][ο] σιλιίως, dann וכפתו σου, d. i. ולפין, auch Hieron. manus.

וּבִמְּנֶם הָּבִין בִּקְּמִה: יִּלְשָׁלֵהְ בָּזִּיִת נִצְּתוּ יִּנְשְׁלֵהְ בָּזִּיִת נִצְּתוּ יִּנְשְׁלֵהְ בְּזִּיִת נִצְּתוּ יִּנְשְׁשׁ אֲבָלְה אֲהֵלִי-שׁחַד הָרה אָמֶל וְיָלִד אָנָן הָרה אָמֶל וְיָלִד אָנָן

### יי ויַען אָיוֹב וַיּאמֶר "

י שֶׁמְעָתִּי כָאֵלֶה רַבּוֹת מְנְחֲמֵי עָמֶל כָּלְכֶם הָקֵץ לְדְבָרִי-רוּחַ אוֹ (הַמָּה-יַּמְרִיצְּךְּ כִּי תַּעָנָה:

נם אָנֹכִי ('בֶּכֶם אֲדַבֵּרָה לוֹ וֵשׁ נַפְּשָׁכֶם תַּחַת נַפְּשִׁי ('אַרְחִיכָה עֲלֵיכֶם בְּמִלִּים וְאָנִיעָה עַלֵיכֶם בָּמוֹ ראִשִׁי:

ַ אָאמּאָכֶם בְּמוֹ־פִּי (יְנִיד שְׂפָתֵי לֹא אֶחֲשׂדְּ אִם־אָדִבְּרָה לֹא־יֵחְשַׂדְּ בְּאֵבִי וֹאחָדְּלָה מִה-מִנִּי יַהְלֹדְּ:

<sup>1)</sup> M. ישׁלֵן und so יַשְׁלֵּן, es ist die abgekürzte Vergleichung.
2) S. θάνατος = מוּה . 3) S. παρενοχλήσει.
4) S. καθ' ὑμᾶς = בכם ? 5) S. ἐναλοῦμαι; M. אַחַבִּיְרָה,

Seine Traube schwindet, wie des Weinstocks Traube, Die Blüthe fällt ihm ab, wie von dem Oelbaum, Denn Dürre wird des Frevlers Rotte, Und Feuer frisst die Zelte der Bestechung. Mühsal empfangen, Frevelthat gebären, Ihr Leib ist schwanger nur von Lug und Trug.

# XVI. Da antwortete Tjjob und sprach: Schema 4444446 | 4444446 | 6444.

Dergleichen hab' ich viel gehört! Beschwerliche Tröster seid ihr allesammt! Ist's aus nun mit den wind'gen Reden, Was kränkt dich denn, dass du entgegnest?

Auch ich vermöchte wohl wie ihr zu reden, Wenn ihr an meiner Stelle wäret; — Mit Worten wollt' ich über euch den Mund aufreissen, Kopfschüttelnd über euch Mitleiden zeigen; —

Ich wollte euch mit meinem Munde stärken Und nicht das Plappern meiner Lippen hemmen, Es minderte ja nicht mein Leiden, wenn ich spräche, — Und wenn ich's liesse, — was gieng' fort von mir?

emendiert von De Lagarde. 6) M. וניד שפחי יחשך. S. אניח-סני או אַפראַב על אָבּראַנּיים אַ סְּבּוֹסְטָּיִם. P. אַבער אַ אַ אַר אַבראַניין אָרייים אַניד פּר אַניד ביין אַנידי אַנידער ביין אַר אַנידער ביין אַנדער ביין אַנידער ביין אַנדער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַנדער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַנידער ביין אַידער ביין אַנדער ביין אַנדער ביין אַנדער ביין אַייין אַנדער ביין

אַד־עַּהְּה הָלְאָנִי הָשִׁמּוֹתְ ('בְּל־עַרְתִי וַהִּקְּמְטֵנִי 'לָעַד הָיָה וַיְּקִם בִּי 'בַחָשִׁי בָּפָנִי יַעַנָה:

> אפּוֹ מְרַף וַיִּשְׂמְמֵנִי קְּרַף וַיִּשְׂמְמֵנִי קְרַךְּ נַיִּשְׂמְנִי ' קרַק אֶלִי בְּשׁנִּיוּ עִינִיהֶם לִי '' בְּעַרוּ אֶלִי בְּפִיהֶם: '' בְּעַרוּ אֶלִי בְּפִיהֶם:

י בְּהֶרְפָּה הִכּוּ לְּחָנִי יַתַּרְפָּה הָכּוּ לְּחָנִי יַחָב עָלִי יִהְמּלְאוּן יַסְנִירָנִי אֵל אֶל (יַּעֲוִילִים וְעַל־יְדֵי רְשָׁעִים יִרְטֵנִי: וְעַל־יִדִי רְשָׁעִים יִרְטֵנִי:

י שְׁלֵו הְיִיתִי וַיְפַּרְפָּרְנִי . וְאָחַוֹ (\* בְּעַרְפִּי וִיְפַּצְּפְּצֵנִי וְיִקִימִנִי לוֹ לְמִפְּרָה " יָסֹבּוּ עָלִי רַבָּיו

<sup>1)</sup> Μ. בְּל-עֵרְחִי, S. μωρόν σεσηπότα = 'בְּל-עֵרְחִי? C. τὸ ψεῦδός μου בְּרִשׁי M. 3) Μ. בְּרִי יִלְטוֹשׁ עֵינְיוֹ לִי, wofür wegen עִינְיוֹ לִי u. s. w. unter allen Umständen Plural nöthig. Subject ist nicht Gott, sondern die Feinde. P. בּרִי יִלְטוֹשׁ עִינְיוֹ לִי. S. βέλη πειρατῶν (πειρατηρίων, vgl. 19, 12; 25, 3) αὐτοῦ ἐπ' ἐμοὶ ἔπεσαν(σεν). Was

Jetzt aber hat es (Eliphaz' Reden) mich erschöpft,
Den ganzen Ruf verdirbst du (Eliphaz) mir und packst mich,
Das dient dir zum Beweis, steht wider mich,
Und was man von mir lügt, zeugt mir in's Angesicht!
[oder: Mein Jammer soll in's Angesicht mir zeugen!]

Sein Zorn zerfleischt, befehdet mich, Er knirscht mit seinen Zähnen gegen mich, Da schärfen meine Feinde ihre Blicke Und reissen ihren Mund auf gegen mich.

Sie schlagen mir mit Schmach die Wangen, Verschwören allzumal sich wider mich, Gott hat mich Ungerechten hingegeben Und in der Frevler Hände mich gestürzt.

Ich war friedlich, er zerschlug mich, Fasste meinen Nacken (Schopf?) und zerbrach mich, Stellte mich für sich zur Scheibe hin, Seine Pfeile schwirrten um mich her,

war dies hebräisch? 4) S. סׁבּנוּ = בחרב; vgl. Hitzig zu Psalm 9, 7; τὰ γόνατα = לחיי . Hxpl. wie (aus S.) P. בבב , Middeldorpf. z. St. vermuthet σιογόνα. 5) M. עויל, S. ἀδίκων, Trg. מִיִּיל, hingegen Singular P. בבנוֹנוּם, V. apud iniquum. 6) S. τῆς κόμης = בארי , Ez. 24, 23?

יָפַּלָּח בִּלְיוֹתֵי וְלֹא יַחְמֹל יִשְׁפַּדְ לְאָרֶץ מְרֵרְתִי:

י יפְרָצנִי פָּרֶץ אַל־פְּגֵי־פְּרֶץ יְרֶץ אָלִי בְּגַבּוֹר י שׁׁק הְפַּרָהִי אָלֵי גּלָדִּי וְעִלִלְהִי בָאָפָּר כַּרְנִי:

ל פְנֵי חֲמִרְמְרֶה מִנִּי-בֶּכִי וְעֵל עִפְעפּי צִּלְמוּת על לא־חָמָם בְּכַפִּי וּתִפִּלְתִי וַכָּה:

" אֶרֶץ אַל-הְּכַפִּי דְמִי ' אֶרֶץ אַל-הְּכַפִּי דְמִי ' וְאַל-הָּהִי מְקוֹם לְזַעֲקְתִּי " נִם-עָהָה הִנֵּה בַשְׁמִים .עָדִי ' הַּבָּר בִשְׁמִים .עָדִי הַבָּרִי בַּפְּרוֹמִים:

> י' (' מְלִיצֵּי רַעָּי' אֶל־אֱלוֹהַ דְּלְפָּה עִינִי ' וְיוֹכַח לְגָבֶר עִם־אֱלוֹהַ וֹבֶן־אָרָם לָרֵעַהוּ:

יִּבְי־שִׁנוֹת מִסְפְּר יַאֲּתְיוּ וִארַח לא־אָשוּב אֶהֱלֹדְ

<sup>1)</sup> Μ. יואַל־יהי. 2) Β. ἀφίκοιτό ή δέησις πρὸς κύριου?

Ohne Schonung spaltet er meine Nieren, Geusst zum Boden meine Galle nieder.

Bresch' auf Bresche legt er in mich, Dringt als Kämpfer auf mich ein, Sack hab' ich um meine Haut genäht, In den Staub mein Horn gebohrt.

Roth vom Weinen ist mein Auge, Dunkel liegt auf meinen Wimpern, Ob kein Frevel auch an meinen Händen, Und ein reines mein Gebet war.

Erde bedecke nicht mein Blut, Gewähre meinem Rufen keine Stätte (zum Verhallen), Auch jetzt noch, sieh im Himmel ist mein Zeuge, Und mein Gewährsmann in der Höhe!

Es lästern meine Freunde über mich,

Doch zu Eloah thränt mein Auge,

Er schaffe vor Eloah Recht dem Manne,

Dem Menschen ('Ijjob) gegenüber seinem Freunde (Eliphaz)!

Denn wenige Jahre nur noch werden kommen, Den Weg, den ich zurück nicht kehre, wandl' ich dann, יז' ('רוּתִי תֻּבְּלְה . . . יְמֵי נִוְּעֲכוּ קְבָרִים לִי: אַם־לֹא הַחָלִים עָפָּרִי וּבְבַּמְּרוֹתָם חָלַן עִינִי:

שׁימָה נָא עָרְבַנִי עַמְּדְ מִי־הוּא לְיָדִי יִהְּקַע בִּי־לִבְּם צָפַנְהְ מִשְּׁכָל עַל־בֵּן לֹא ('הְרִימָם:

י (' לְחַלֶּק יֶאֲנוֹר רַעִים ' (' לְחַלֶּק יֵאֲנוֹר רַעִים ' (' תַּצִּינִנְי לְמִשׁל עַמִּים ' וְתַּכָּה לְפָנִים אֶהְיֶה ' וְתַּכָּה לְפָנִים אֶהְיֶה ' וְתַּכָּה מָכַּעֵשׁ עִינִי ' וְתַּכָה כָּצַעשׁ עִינִי ' נִצִּל כִּלְּם:

ָּיְשׁמּוּ וְשְׁרִים עַל־וֹאָת ' יְשְׁמָרִר ' יְתְעָרְר ' יִתְעָרְר ' יִתְעָרְר ' יִתְעָרְר ' יִתְעָרְר '

<sup>1)</sup> S. δλέκομαι πνεύματι φερόμενος, δέομαι δε ταφής καλ οὐ τυγχάνω? 2) M. חרמם und חרמם, S. ὑψώσης αὐτούς, Trg. חרמם, P. באבי, און V. exaltabuntur. Das Schwanken zwischen Act. u. Pass. brachte die Lesart הרומם, lies ובאבי, יחרומם, hervor. 3) M. חרימם, wofür V. praedam pollicetur sociis, daher die recipierte, aber trotz Jer. 20, 10 unmögliche Deutung. S. τῆ μερίδι ἀναγγελεῖ κακίας, Trg.

XVII. Verdorben ist mein Geist, [die Seele müde,] Die Tage ausgelöscht, die Gräber nah. [Da treiben sie fürwahr noch Spott mit mir, Auf ihrem Vorwurf muss mein Auge weilen!]

Setz' denn ein Pfand ein, bürg für mich bei dir, Wer sollte sonst in meine Hand einschlagen? Ihr Herz hast vor der Weisheit du verborgen, Und darum wirst du sie auch nicht erhöhn.

Das Sprichwort sagt: "Für's Grundstück Fremde miethen, Der eignen Söhne Augen aber schmachten hin", So stellst du mich den Völkern hin zum Spottlied, Ein Gegenstand des Abscheus bin ich ihnen, Es schmachtet hin mein Auge von dem Kummer, Und meine Glieder alle sind wie Schatten.

Die Redlichen sind drob erstaunt, Und über den Reinen triumphirt der Freche,

verstümmelt oder nach verstümmeltem Text. Für den Besserungsvorschlag Vs. 5 vgl. Wetzstein bei Del. S. 520, 521. Die Völker sind von Gott in den Dienst genommen und haben an der Erndte Theil, 'Ijjob sein echter Sohn muss schmachten. 6) M. umgekehrt אָנָקי על־תָּנֶף.

י וְיֹאחֵז צַּדִּיק דַּרְכּוֹ וּמְהָר־יְרִיִם יוֹכִיף אֹמֶין י' וְאֶלְם ('כָּלְכֶם הָשׁוּבוּ וּבֹאוּ נְא וְלֹא־אֶמְצָא בָבֶם חָכָם:

> י' יָטֵי אֶבְרוּ (' הְמִיתִי נִהְּקוּ מוֹרָשֵּׁי לְבְבִי '' לִיְלָה לִיוֹם (' אָשִׁים אור קָרוֹב מָפְּגִי-חֹשֶׁךְ:

אָפּי נְאֲחֹתִי לְּנְפָּה: בּחשָׁדִּ רְפָּדְתִּי יְצוּּXֵי אָבִי אֲמָה לְנָרָאתִי אָבִי אֲמָה' אָמָה אָבִי אֲמָה'

י וְאֵיֵה אָפּוֹ תִקְנְתִי י' וְפוֹּבְתִּי מִי יְשׁוּרָנְה ' אם־יַחַד עַל־עָפָר נָחַת: אם־יַחַד עַל־עָפָר נָחַת:

M. פּלְם. 2) S. ἐν βρόμφ = המיחי, Al. δρόμφ. M. קמוֹחִי, doch 'Ijjob begieng keine zimma.
 S. ἐθηκα; M. ישִׁימוּ.
 4) Μ. ישִׁימוּ; S. ἢ τὰ ἀγαθά μου ὄφομαι ישִׁימוּ und

Doch der Gerechte fasst den Weg nur fester, Und ernstlicher nur strebt, wer rein von Händen; Und dennoch alle ihr, kehrt wieder, tretet her, So find ich unter euch nicht einen Weisen. —

Meine Tage schwinden hin, ich seufze, Meines Herzens Wünsche sind zerrissen, Nacht eracht' ich jetzt für Tag, Sie ist lichter als die Finsterniss.

Hoffe ich, — ist's auf das Grab als Haus, Bette mir mein Lager in der Finsterniss, — Zu dem Grabe sag' ich Vater, Mutter, Schwester zum Gewürm!

Und wohin ist meine Hoffnung nun, Und mein Glück, wer schaut es jetzt? Meine Glieder steigen zum Sche'ol herab; — Liegen alle auf dem Boden, dann ist Ruhe.

יש" . 5) Μ. בַּבֵי; S. א μετ' ἐμοῦ; V. profundissimum infernum, so Trg. מְחָחָהְ; P. מַבּסַסְבָּב.

### יח' וַיַּצון בִּלְבַּר הַשָּׁחִי וַיֹּאמֶר "ח'

י עד-אָנְה (' תָשִׁים כֵּןץ לְמִלְּין (' תַּהָּם נָם אֲנוּ נִדְבֵּר (' תָהָשׁים כִּןץ לְמִלְין נְמְבִּר נִינְיהָר (' נָעִינִיוּ בִּבְּהֵמְה נִטְבִינוּ כַבְּהֵמְה נִטְבִינוּ כַבְּהֵמְה נִטְבִינוּ כַבְּהֵמְה יֹי בָעִינִיוּ

וְנֵרוֹ אָלָיו :דְאָךֵּ: יִּנְאָם יִנָּה שְׁבִיב אָשׁוֹ אור הְשָׁךִּ בִּאְבֵלוֹ אור הְשַׁךְּ בִּאְבֵלוֹ וְנֵרוֹ אָלִיו :דְאָרֵּלוֹ

> יַנְרָר צְעַדֵי אונו (°) יַנְרָר צְעַדִי אונו וְתִשְׁלִיכָרוּ עֲצְתוּ

XVIII. Darauf erwiderte Bildad und sprach:
Schema 666666.

Wann wirst du deine Rede enden?
So schweig, damit wir reden können!
Was gelten wir gleich wie das Vieh
Und sind stocktaub in deinen Augen,
Du, der die Seel' in seinem Zorn zerreisst
[Und den der Zorn so schlimm bethört?]

Wenn du stirbst, wird die Welt dann leer? Rückt dann ein Fels von seiner Stelle? Dennoch der Frevler Licht verlischt! Wenn auch die Flamme seines Feuers glänzt, Das Licht wird doch in seinem Zelte dunkel Und seine Lampe über ihm verlischt!

Es werden seine weiten Schritte enge, Sein eigner Plan bringt ihn zu Fall,

אבּגעפּתִדמּו ססו סֹפְּאַה בּוּפּת עליך אפּוּ , cf. 19, 11. 6) Für das Fehlen der Z. beachte die allg. Verderbniss der Stelle, die S. bezengt. 7) Μ. הַלְּמֵעְנְהְ ; S. τί γάρ; ἐἀν σὐ ἀποθάνης. 8) Ρ. בּוֹס . 9) Μ. יצֹא : S. καὶ σὐκ ἀποβήσεται = אוֹל א יצֹא : אוֹל יצֹא : אוֹל . 10) S. θηρεύσαισαν ἐλάχιστοι τὰ ὑπαρχ. = יצֵרוּ צַעֶר'; P. סוֹמִים בּיִר בַּעָר'; P. סוֹמִים בּיִר בַּעָר'; P. סוֹמִים בּיִּר בַּעָר';

° פִּי (' שִׁלַּח בְּרֶשֶׁת רַגְּלְיוּ וְעַל־שְּׁבְּבָה וִתְּהַלְּּהְ יאֹחֵז (' בְּעָלֵב פָּח יְהָוֵק אָלִיו (' צִּמִים:

י שְמוּן בָּאָרֶץ חַבְלוּ ימּלְכֶּדְתוֹ אֲלֵי אָתִיב ימּלְכָּדְתוֹ אֲלֵי אָתִיב ' מְבָּלְיוֹ ' יְתִיב בּלְתוֹת לְרַנְּלְיוֹ ' יְתִיב אוֹנוֹ ' יְתְיבּלְעוֹ:

י יאכל ('בּהֵי עוֹרוּ
'' יִאכַל ('בּהֵי עוֹרוּ
'' יְתִאָּעִידִרוּ לְמֶלֶהְ בּלְרוֹת '' יְתִאָּעִידִרוּ לְמֶלֶהְ בּלְרוֹת '' יִתְאָעִידִרוּ לְמֶלֶהְ בּלְרוֹת '' תִּשְׁבּוֹן בְּאֲרָלוּ ('' מִבְּלִי-לוֹ '' מִבְּלִי-לוֹ

<sup>1)</sup> Μ. שלח ברגליו; S. ἐμβέβληται ὁ ποὺς αὐτοῦ, P. סבר אוֹם; ברגליו ברגלי בו ברגלי (מינה ברגלי ברשת מו ברגלי ברשת שלח hervorgerufen, das nach Schröter in Merx' Archiv I, 463 nicht mit Jud. 5, 15 zu decken. 2) P. סבסב 3) בוסה של Μ. און ברגלי (מינה בי בו ברגלי (מינה ברין בי בו ברגלי (מינה ברין בי בו ברגלי (מינה ברין ברגלי) έλθοισαν. Wie kann man einen Menschen auf Schritt und Tritt zerstreuen!!! 5) Μ. בי בו ברגלי (מינה ברגלי בי ברגלי ברגלי (מינה ברין ברגלי) (מינה ברין ברגלי ברגלי ברגלי (מינה ברגלי ברגלי ברגלי (מינה ברגלי ברגלי ברגלי (מינה ברגלי ברגלי ברגלי ברגלי ברגלי (מינה ברין ברגלי ברגלים ברגלי ברגלים ברגלי ברגלי ברגלים ברגלי ברגלי ברגלים ברגלי ברגלי ברגלים ברגלי ברגלים ברגלי ברגלים ברגלי ברגלים ברגלי ברגלים ברגלי ברגלים ב

Denn er steckt seine Füsse in ein Netz Und sorglos wandelt er auf Netzwerk hin, Es heftet sich die Schlinge an die Ferse, Fangstricke schnüren fest ihn ein.

Verborgen in dem Boden liegt die Schnur für ihn Und auf dem Fusspfad für ihn eine Falle, Und ringsum drohn ihm Schreckgestalten Und bringen Fall und Schnur an seine Füsse, Sein Reichthum wird zur Hungersnoth Und Schrecken steht an seiner Seite.

Es frisst die Stücke seiner Haut,
Es frisst des Todes Erstgeborner seine Stücke,
Worauf er traut, das wird aus seinem Zelt gerissen,
Das Schicksal führt ihn hin zum Schreckensfürsten,
Nicht er, ein Fremder haust in seinem Zelte
Und Schwefel wird auf seine Flur geworfen.

מְתַּחַת שְׁרְשִׁיו יִבְשׁוּ וּמִמָּעֵל ( יִמֵּל קְצִירוֹ י וָכְרוֹ-אָבַד מִנִּי-אָנִץ י וְשָׁם לוֹ עַל-פְּנֵי-חוּץ י יְהְדְּפֻּרוּ מֵאוֹר אֶל-חשֶׁךְ וֹ וּמִתַּבל יְנִדְּרוּ:

י ('לא גין לו וְלֹא־גָבֶד בְּעְמּוֹ ('לְאָ גִין לוֹ וְלֹא־גָבֶד בְּעְמּוֹ (' וְאֵין שְׂרִיד בִּטְגוּרְיוּ '' עַל־יוֹמוֹ גָשָׁמוּ אָחַרֹנִים '' אָחַז שְׂטִר '' אַךְּ אֵלָה מִשְׁבְּנוֹת עַנְּלֹ '' אַךְּ אֵלָה מְשְׁבְּנוֹת עַנְּלֹ וְיָה מְקוֹם לֹא־יָדע אֵל:

יש ' ויַען אִיוֹב ויֹאמֶר

ַ עַד-אָנָה הֹנְיוּן נָפְּשִׁי וֹתְדַכְּאוּנִנִי בְמָלִים

<sup>1)</sup> S. ἐπιπεσεῖται; P, ¡Δι; יפל doch vgl. 14, 2. 2) M. אבר S. That. feinerer Lesart folgend, aber sie unrichtig auffassend και ὑπάρξει ὄνομα αὐτῷ; Prädicat zu ישׁם ist אבר. P. אבר מב באב 3) Das Glied wohl verstümmelt. S. dem folgenden es nachstellend sah wenigstens הובל סבס יו חבל έν τῆ ὑπ' οὐρανὸν ὁ οἰκος αὐτ. 4) S. übergeht או und las

Von unten dorren seine Wurzeln
Und seine Frucht reisst man von oben ab,
Es schwindet sein Gedächtniss aus dem Lande
Und ihm der Name von der Strasse Fläche,
Man jagt ihn aus dem Licht in's Dunkel
Und treibt ihn flüchtig von dem Erdenrund.

Er hat nicht Sohn noch Spross in seinem Stamme, In seinen Wohnbezirken keinen Nachlass.

Die gegen Abend schauern über sein Gericht,
Und die gen Morgen wohnen packt Entsetzen. —
Ja solches sind die Wohnungen des Frevlers,
Und so die Stätte des, der Gott nicht kennt!

XIX. Da antwortete 'Ijjob und sprach:
Schema 46 | 46 | 46 | 46 | 46 | 46.

Wie lange wollt ihr meine Seele quälen Und mit den Worten mich zerschlagen?

' זָה עָשֶר פְּעָמִים תַּכְלִימוּנִי (' זָה עָשֶר לא הבשו <sup>(\*</sup>הַחַבְרוּ אֵלְי: וְאַף־אָמְנָם שָׁנִיתִי אָתִּי הָלִין מְשׁוּנְתִי (" אָם-אַמְנָם עַלִי תַּנְדִּילוּ י ותוביחוני עלי חרפתי דְעוּ־אָפוֹ כִּי־אַלוֹהַ עוּתְנִי וּמְצוּדוֹ עַלַי הַקּיף: הן (' אַצעק חַסָם ולא אַענה אַשׁנע וָאֵין מְשְׁפָּמ אָרָחִי נָדָר וְלֹא אָאָעבור וֹעַל (' נְתִיבוֹתִי חֹשֶׁךְ יְשִׁים: בבודי מעלי הפשים נַיָּםַר עַמֶּרֶת ראֹשִי יָתְצֵנִי סַבִיב וָאֵלְדְּ ויַפע בַעץ תַקורי

<sup>1)</sup> S. vs. 6a falsch anticipierend γνῶτε μόνον ὅτι ὁ κύριος ἐποίησέ με οὕτως, wodurch die Uebers. des Glieds verdrängt, von der nur καταλαλείτε μου בין " tibrig. 2) Μ. יִרְּהָרָיִי לּוּ ( Μ. יִרְּהָרִי לִּוּ ( Σ) Υ. ἐπίκεισθε; Ρ. κοΔιί בין " Υ. opprimentes me; Trg. יִרְיִּרְיִן . V. folgt der S., von der mir undeutlich, wie sie zu ihrer Fassung kommt. P. denkt an בְּרָא , Trg. an נְרָר sich verwundern wid tief schlafen ist im Zshg. unmöglich, das erstere zu schwach,

Schon zehenmal verdammt ihr mich,

Euch schamlos wider mich verbindend!

Auch wenn ich in der That gefehlt,
So liegt mein Fehler doch bei mir!
Wollt ihr in Wahrheit grossthun gegen mich,
Und mich um meiner Schande willen tadeln,
Nun dann begreift es, dass Eloah mich gekrümmt,
Und seine Wache rings um mich gestellt.

Ja wohl, ich schrie Gewalt, und wurde nicht erhört, Ich fleht um Hülfe, doch kam kein Gericht, Unübersteiglich hat er meinen Weg umzäunt Und Finsterniss auf meinen Pfad gelegt.

Meine Ehre hat er von mir abgerissen,
Meines Hauptes Krone mir entfernt,
Von allen Seiten stösst er mich, — ich schwinde hin —
Und reisst meine Hoffnung aus, wie einen Baum,

das sweite verkehrt, diese Betäubung ist kein Uebertäuben. Olsh. coni. אַהְרְפָּוּ . Zu בּוֹ מִלֹּהְ מִלְּהָ הַּנָּ . Gen. 14, 3. 3) Der in Hxpl. u. C. ausgedrückte Zusatz der S. λαλῆσαι ὑήματα α οὐκ ἔδει, τὰ δὲ ὑήματα μου πλανᾶται καὶ ρὐκ ἐπὶ καιροῦ. stammt aus 6, 3. 4) Μ. 'יְחֵוֹכִיחוֹּ עֲלִי חֵרָ ; P. בווֹכִיחוֹּ עֵלִי חֵרָן; p. בווֹכִיחוֹ עֵלִי חַרָּן. erachtete. S. ἐνάλλεσθέ μοι ἀνείδει. Zur Cstr. vgl. Ps. 50, 8. 5) S. γελῶ = בְּרֵבְּן 6) S. πρόσωπόν μου = μρ.

י וַיַּחַר אָלִי אַפּוּ
וַיִּחַר אָלִי אַפּוּ
וַיִּחַל יְּעְלִי וּיִרּוּדְיוּ
וֹיִחְשְׁבֵנִי לוֹ כְצְרְיוּ:
וֹיְחַל ּ (' עְלִי דִּרְכְּם
'' אָחֵי מֵעְלִי (' הִרְחִיקוּ
'' אֶחִי מֵעְלִי (' הִרְחִיקוּ
'' אָחִי מֵעְלִי (' הִרְחִיקוּ
'' אָחִי מֵעְלִי (' הִרְחִיקוּ
'' לְעְבְּדִּי לְנָרוֹ הַ יְּעִינִהָם:
'' לְעָבְדִּי לְנָרוֹ הַיְּמְנִי לְנָר הַיְתִּי לְנָר הִיִּתִי לְנָר הִיִּיתִי לְנָר הִיִּתִי בְּעִיבִּיהִי לְנָר הִיתִּי לְנָר הִיִּתִי לְנָר הִיתִי לְנָר הִיִּנִיהְם:

<sup>1)</sup> S. ταῖς ὁδοῖς μου = יְלֵלי דְרְכִי ; vom Folgenden nur ἐγκάθετοι (בּיִבּי ?). Schon ihr Text war also beschädigt. P. יְּחֵלֵין ?). Schon ihr Text war also beschädigt. P. יְּחֵלֵין ?). 2) M. הַרְחִיק ; Aq. ἀπέστησαν ; Symm. πόξέω ἐποίησαν ; P. u. Hxpl. הַרְחִיק ; zur Cstr. cf. Gen. 44, 4, Jud. 18, 22. 3) M. y. ist zu M. יְּרִיְיִן ; S. ἔγνωσαν ἀλλοτρίους ἢ ἐμέ, also יִּרִיִּן und יִּרְיִין . Das i von M. יִּרִיִין ist zu M. הַרְחִיק הַ gegangen, יִּרְיִם aber zu ändern liegt kein Grund vor. So schwindet die falsche Klimax, da יִּרְיִים stärker ist als יִרִים . P. hat nur סִּיִבּב בַּרִים . 4) P. setzt nach בּרַב hinzu. S. übersetzt יְּרָשִׁים doppelt, I φίλοι δέ μου ἀνελεήμονες γεγόνασι, II οὐ προςεποιήσαντό με οἱ ἐγγύτατοί

Es glühet wider mich sein Zorn, Und er betrachtet mich für sich wie seine Feinde.

Vereinigt kommen seine Schaaren, , Sie werfen gegen mich den Sturmwall auf, Sie lagern rings sich um mein Zelt, [Bestürmen mich von allen Seiten.]

Da halten sich denn meine Brüder fern a),
Sie sehen es, und weichen scheu von mir,
Da schwinden meine Freunde und Bekannten,
Die einst in meinem Haus geweilt vergessen mich,
Und meine Mägde achten mich als Fremden,
Ich bin in ihren Augen unbekannt.

Ich rufe meinem Knechte, er erwiedert nicht, Ich flehe ihn mit meinem Munde an,

μου. Dann statt אמן καὶ οἱ εἰδότες τὸ ὄνομά μου, diese hätten aber keine Pflicht ihn zu trösten. Uebrigens stammt שמי wohl aus מוֹלי. 5) P. בצב בסצר, S. übergeht ib.

a) "In der Steppe wird selbst der grösste Machthaber, der mit dieser Krankheit, dem Gliederfrass, behaftet ist, mindestens eine halbe Stunde weit vom Zeltlager entfernt, wo ihm ein charbusch, d. h. ein kleines schwarzes Haarzelt aufgestellt, und eine alte Frau, die keine Augehörigen mehr hat, zur Bedienung gegeben wird, bis er stirbt. Niemand besucht ihn, selbst seine nächsten Angehörigen nicht, er ist verworfen als muqåtal ollah, von Gott bekämpft." Wetzstein bei Delitzsch S. 213.

Mein Odem ist voll Ekel für mein Weib Und meinen Brüdern gelte ich als Frevler.

Die Knaben selbst verachten mich Und steh' ich auf, so höhnen sie mir nach, Mit Abscheu sehn mich die Gefreundten an, Was ich geliebt, ist gegen mich gewandt! Mein Fleisch verfault mir unter meiner Haut, Ich rette mich, die Knochen in den Zähnen.

O erbarmt, erbarmt doch ihr euch, meine Freunde, Denn die Hand Eloahs hat mich angefasst! Was verfolgt auch ihr mich, gleichwie Gott, Warum werdet ihr nicht satt mich zu verlästern?

Würden meine Worte doch geschrieben In ein Buch, und würden eingezeichnet, — Mit dem Eisenmeissel und mit Blei Eingehaun zum Zeugniss in den Felsen,

י נְאָנִי יְדִאָתִּי ('נֹאָלִי חִי ' נְאָלִי חִי ' יְנְאָבִי יְרִים:

י (יְאַחַר עוֹרִי נִקְפּוּ־וֹאת (' וְאַחַר אָנָה אָלֶה ' וְמָשַׁבִּי אֶחֲנֶה אָלֶה ' אֲשָׁר אָנִי אֶחֲנֶה־לִי ' אָנִי רְאוּ וְלֹא־זְר־לִי ' רְאוּ וְלֹא־זְר:

לְמַעוֹ הַדְּעוּוֹ ("מְדְּנִוּ בִּי-("חָמָת עֲוֹנוֹת הָבִּאּ בִּי-("חָמָת עֲוֹנוֹת הְבִּא מֹלְ בִּיר נִמְצְאִיבִי מֹלְ בָּיִם מִפְּנִי ("חָרֵף מַלְּיִם הָבְּאַ מִלְנוֹת הְבֹאּ מִלְנוֹת הָבֹאּ מִלְנוֹת הָבֹאּ

Ja ich weiss es, der mein Recht wahrt, lebt, Und zuletzt steht er auf (meinem) Grabe.

[Spät noch werde ich mein Heil erschauen, a)]
Und von dem Allmächt'gen seh' ich dies,
Was ich mir zu Gunsten sehen werde,
Und was meine Augen schauen, und kein Andrer.

Meine Nieren harren sehnsuchtsvoll,

Dass ihr sagt: Was doch verfolgen wir an ihm?

Und des Handels Grund an mir gefunden werde. —

Hütet euch vor Schmähungen,

Denn der Zorn für die Vergehungen trifft ein,

Dass ihr unwürdiges Gezänk erkennt.

αάντα δέ μοι συντετέλεσται ἐν κόλπφ. 6) S. ἐροῦμεν = τις αικοι αικον εὐρήσομεν ἐν αὐτῷ; P. [ΔΔ]. τος Αικαλύμματος. 8) Μ. πατα αια vorigem Stichos wiederholt; S. ἐπελευσεται. 9) Μκτ. μπυ, Μητ. μπυ; S. den Stichos και τότε γνώσονται ποῦ ἔστιν αὐτῶν ἡ ὕλη; nahmen sie μπυ aram. = quod
iis, oder w und π, wobei das μ als Suffix 3 Pl. gedacht wäre?
P. [1.2] Δ.]. a) Etwas der Art fordert der Sinn, das Hebr.
ist mir unübersetzbar.

#### ויַען צופר הַנְּעָקְתִי וַיֹּאמָר בּיֹ

י ('לא כן שְּׁעפּי הְשִּׁיבנוּ (''לא כן שְּׁעפּי הְשִּׁיבנוּ (''וּבְעַבוּר חוּשִׁי בִי מוּסַר בְּלְמָּהִי אֶשְׁמְע וֹרוּח מִבּינְהי יָעֲנִנִי:

הַּוֹּאַת (' יָדְעָתִּי מִנִּי-עֵד מְנִּי שִׁים אָדָם עֲלֵי-אָרֶץ פִּי רָנְנִת רְשְׁעִים (' מִקְּרוֹב ' מְקְרוֹב ' מְקְרוֹב ' וְשִׁמְחַת חָבֵף (' עֲדִי-רָגָע:

אָם־יְעֶלֶה לַשְׁמֵיִם (° שִּׁיאוֹ <sup>(</sup> וְרֹאשׁוֹ לְעָב יַנִּיִעֵ ' (° בְּנָלְלוֹ לְנָצַח יאבֵד ' לְאָיוֹ יאמָרוּ אַיּוֹ:

° כַּחַלם ֹיְעוּף וְלֹא יִמְצְאָהוּ וְיָבֵּד כְּחֶוִיוֹדְ לְיָלָה

<sup>1)</sup> Μ. בְּלֵבֵן, S. οὐχ οὕτως ὑπελάμβανον ἀντερεῖν σε ταῦτα, also sicher שׁמָפּחי, οὸ 'שִׁיכָּחּר 'M. אַ שִּׁיכָּחּרָ 'P. בַבְּבַּב בּבּוֹס בּבּב 'P. בַבְּבָּב ' סִּבְּב בּבּב ' סִבְּב ' סִבְּב בּבּב ' סִבְּב ' טִּבְּ ' טִּבְּי ' סִבְּב ' סִבְּב ' סִבְּב ' סִבְּּי ' סִבְּב ' סִבְּּי ' טִּבְּי ' טְבְּי ' טִּבְּי ' טְבְּי ' טִּבְּי ' טִבְּי ' טִבְּי ' טִּבְּי ' טִבְּי ' טִבְּי ' טִבְּי ' טִבְּי ' טִּבְּי ' טִּבְּי ' טִּבְּי ' טִבְּי ' טִּבְּי ' טִּבְּי ' טִבְּי ' טִּבְּי ' טִּבְּי ' טִּבְּי ' טִּבְּי ' טִבְּי ' טִּבְּי ' טְבְּי ' טִּבְּי ' טִּבְּי ' טִּבְּי ' טִּבְּי ' טִּי ' טִּי ' טִּי ' טִּי ' טִּבְּי ' טִּיי ' טִּיי ' טִּיי ' טִּבְּי ' טִּיי ' טִּבְּי ' טִּיי ' טְיי ' עְּי שִּיי שִּיי ' טְּיי ' טִּיי ' טְּיי ' טְּיי ' טִּיי ' טִּיי ' טִּיי ' טִּיי ' טְּיי ' טִּיי ' טִּיי ' טִּיי ' טִּיי ' טְייי ' טְּיי ' טִּיי ' טְיי ' טִּיי ' טִּיי ' טְייי ' עִייי י

XX. Da entgegnete Sophar der Nasamatit und sprach:
Schema 44444444444 | 2.

Nicht also, dachte ich, würdest du uns erwiedern; — Und wegen meines heft'gen innern Drängens Soll ich beschimpfende Abweisung hören (19, 14 f.), Da er mit einem Hauch aus meinem Wissen mir entgegnet! (11, 6; 19, 6.)

Das weiss ich sicherlich: Von Ewigkeit, Seit Menschen auf der Erde sind, Der Frevler Jubel ist nicht dauernd, Des Bösen Freude für den Augenblick.

Steigt gleich sein Stolz zum Himmel auf, Berührt die Wolken auch sein Scheitel, Für immer schwindet er, wie seine Gilla a), Die einst ihn sahen, sprechen: Wohin ist er?

Gleich wie ein Traum verfliegt er und man findet ihn nicht, Und unstät schwankt er wie ein Nachtgesicht;

<sup>8)</sup> S. δταν γὰρ δοκ $\tilde{\eta}$  κατεστηρίχθαι = בגללו cf. vs. 22. P. נגללו , Trg. היך רעייה .

a) Das ist der aufgehäufte Schober von Brennmaterial, das sicher und spurlos verschwindet. Da es aus Rindermist zu einem Torf geformt wird, so ist die Uebersetzung stercus wörtlich genau aber doch irreführend, ähnlich wie die Asche erst durch die Beziehung auf die mezbele klar geworden ist. Vgl. Wetzstein bei Delitzsch S. 230.

עין שְׁנְפַתּוּ וְלֹא תוֹסִיף וְלֹא־עוֹר תִשׁוֹרֵנוּ מְקוֹמוֹ:

> י בְּנְיוֹ יְרָצוּ דְּלִּים וְיָדְיוֹ (' הְשִׁבָּנְה אוֹנוֹ '' עַצְמוֹהָיוֹ מְלָאוּ עֲלוּמְוּ וְעָמוֹ עַל-עָפָר הִשְׁבָּב:

" אָם־תַּמְתִּיק בְּפִיו רְעָה יַבְחִידָנָּה תַּחַת לְשׁוֹנוֹ " יַחְמל עָלֶיהָ וְלֹא יַעַזְבָנָּה וְיִמְנָעָנָּה בְּתוֹךְ חִבּוֹ:

> י (' לחָמוֹ בְּמֵצְיוֹ נָהְפְּדְּ מִרוֹרֵת פְּתָנִים בְּקּרָבּוֹ מִיל בְּלֹע וֹיְקֹאָנוּ מְבִּטְנוֹ יִרִשְׁנוּ אָל:

י ראש־פְּתָנִים יִינְק הַּתַרְגָהוּ לְשׁוֹן. אֶפְּצָר '' אַל־יֵבֶא בִפְּלוּוֹת '' (נַהָרֵי) נְחֲלֵי דְּבָשׁ וְחָמְאָה:

<sup>1)</sup> S. πυρσεύσαισαν (Al. ψηλαφήσουσιν) όδύνας von rad. שׁבֹב ,
Μ. קְּשֵׁבְנָה; das ψηλαφεῖν ist zu den χεῖρες erfunden. P. בְּסִוּסְ,

Τ. בְּסֵב : 2) S. οὐ φείσεται, dittogr. aus αὐτοῦ. 3) S. οὐ μή δυνηθῆ βοηθῆσαι ἐαυτῷ? 4) S. ἐξ οἰχίας αὐτοῦ =

Das Auge schaut es einmal und nicht wieder, So sieht ihn seine Stätte auch nicht mehr.

Versöhnen werden die Armen seine Kinder, Seine eignen Hände legen Feuer an sein Gut, Ob seine Gebeine auch von Jugend strotzen, Sie wird mit ihm in's Grab gebettet.

Wenn süss das Böse seinem Munde schmeckt, Wenn unter seiner Zunge er's zurückhält. Es aufspart und nicht aus dem Munde lässt Und in dem Gaumen es zurückbehält,

So. wird das Brot in seinem Leibe noch verwandelt Zu Otterngift in seinen Eingeweiden, Er frisst das Gut hinein, dann speit er's aus, Gott reisst es ihm aus seinem Leibe.

Saugt er das Gift der Natter ein, So tödtet ihn auch der Otter Zunge; — Nicht mag er sich der Bäche freun Und nicht der milch- und honigreichen Thäler.

מביתו . Symm. מביתו בישנו בישנו המישנו . 5) S. μηδὲ νομάς. M. übergeht אוֹן, und hat נהלי בישנו dittogr. zu לא, denn ein Fluss schien nöthig im נהלי בישנו . P. אַנייט אַנייט אַנייט .

לְרִיק וְגע וְלֹא וִבְלֶע" ('לְרִיק וְגע וְלֹא וִבְלֶע" ('בְּחֵיל הְמוּרְתוֹ וְלֹא יְעֵלֹם "בִּי רָצֵץ עָזָב ('דְּלִים בִּית נְזַל וְלֹא יִבְנַתוּ:

י (י בִּי לֹא נֶשַׁע לוֹ בְּמְבְּוּ בְּחָמוּדְיוּ לֹא יְמִלְּמ י (י אִין-שְׁרִיד לְאָבְלוֹ על-בּן לֹא (י יְחִיל מוּבוֹ:

י בְּמְלֹאוֹת סִפְּקוֹ וֵצֶּר לוֹ בְּקְלֹאוֹת סִפְּקוֹ וֵצֶּר לוֹ בְּלִר וֹ' יִד עֲמֵל תְּבֹאָנוֹ יְתְבֹאָנוֹ '' יְמַלֵּא בִּמְנוֹ '' יְשַׁלַח־בּוֹ תְרוֹן אַפּוֹ '' יְשַׁלַח־בּוֹ עָלִיו תְבָלִים:

י' (י' וְיִבְרַח מְנֵשֶׁק בּרְזֶל מַּחָישָׁה מָחְלְפָּרוּ כֶשֶׁת נְחוּשָׁה

<sup>1)</sup> S. εἰς κετὰ καὶ μάταια = לריק 39, 16; M. מֵשִׁיב יְגָעְ S. σὅσπερ (כֹ) στρίφνος ἀμάσητος (חלא חמורתו unherstellbar) ἀκατάποτος (ולא ישעם). Al. στρύχνον, daher Hxpl. במבמבים, wofür שמַבּבּבּבּם; vermuthlich enthält S. das Echte, aber was ist es? Ich übersetze nach Dillmann, Del. u. Ew. 3) S. Al. ἀδυνάτων, so Hxpl. C. att'om. Vat. δυνατῶν; כי לא פּ עִּיר שׁלוּ (צִיב מֹנִים מֹנִים מֹנִים (P. סבונו (יִינִי שׁלוּ (בִּיבִים) P. במיים לוּ בּמביין.

Vergeblich müht er sich, er schluckt es nicht,
Sein Jubel ist den Eintauschpreis nicht werth,
Denn er zerschlug die Armen und verliess sie,
Er raubt' ein Haus, doch wird's nicht wieder bauen.

Denn keine Rettung ist für ihn in seinen Gütern, Durch seine Schätze kann er sich nicht retten, Nichts bleibt von seiner Fressgier übrig, Darum besteht sein Glück nicht fort.

In seines Ueberflusses Fülle wird ihm enge,
Und jede Hand des Elenden kommt über ihn.
[Es möge dienen, seinen Leib zu füllen]
Er sendet in ihn seines Zornes Gluth
Und regnet Qualen über ihn.

Und flieht er vor der Eisenrüstung, Durchbohret ihn der eherne Bogen,

שלימו (C. efeuôrp. Vat. איניים: 14, 9? 7) S. dibergeht יפרים: 8) P. בבין 9) S. hipat (C. efeuôrp. Vat. שלימו (R. הבלים איניים: א. הבלים המיליטי איניים: M. הבלים הבלים הבלים הבלים: א. הבלים הבלים הבלים הבלים הבלים: א. הבלים הבלים הבלים הבלים: st dittogr. S. dürfte Zeph. 1, 17 הבלים gesprochen haben (gegen Del.), und für unsere Stelle sagt schon Gesen. ב friget. Das ו aus הבלים geht zum folgenden Stichos. ברום: S. סל שיל משר אניים: אלא אניים: א. מיר אניים: אלא אניים: אולים: אולים:

י שלף וַיִּצֵא מְנְּוָה י וְּבְרָק מָמְּרֹרָתוֹ: יְהָלֹךְ עֻלְיוֹ אֵמִים בְּלְ-חֹשֶׁךְ טְמוּן (' לְצֵאֲצְאְיוֹ י הַאְבְלֵהוּ אֵשׁ לֹא נְפַח יִרַע (' שְׂרִיד בְּאְהֵלוֹ: י יְנָלוּ שְׁמִים עֲוֹנוֹ י יְנָלוּ שְׁמִים עֲוֹנוֹ י יְנַל יְבוּל בִּיתוֹ י יְנָל יְבוּל בִיתוֹ י יְנָל יְבוּל בִיתוֹ

לא ' ויַען אִיוֹב ויאמר

" שָׁמְעוּ שְׁמוֹעַ מְלְתִי (" וְאַל הְּהִי־וֹאת הַּנְחוּמֹתֵיכֶם " שְׂאוּנִי וְאָנֹכִי אֲדַבֵּר וְאַחַר ('' דַּבְּרִי לֹא תַלְעִינוּ:

[Er zerrt, da kommi's hervor aus dem Leibe Und der Stahl aus seiner Galle. Delitzsch.]

Es kommen Schrecken über ihn, Es harret eitel Dunkel seiner Kinder, Ihn frisst ein Feuer, das er nicht gefacht, Es weidet ab den Rest in seinem Zelte.

Die Himmel enthüllen seine Schuld, Die Erde erhebt sich wider ihn, Des Hauses Ertrag wird fortgewälzt, Der Raub am Tage seines Zornes.

Sieh, dieses ist des Frevlers Theil von Gott, Und dies sein zugesprochnes Erbe von dem Herrn.

Nun höret, hört auch meine Rede, Mit derlei tröstet euch nicht fürder, Erlaubet mir, auch ich will reden, Nach meinen Worten spottet ihr nicht weiter!

י הָאֲנבִּי לְאָדְם שִּׁיחִי וְאָם־מַדּוּעַ (' לֹא־תִקְצֵר רוּחִי ' פְּנוּ־אֵלִי וְהָשְׁמֵּוּ ' וְאָםִימוּ יָד עַל (' פָּה: ' וְשִׁימוּ יָד עַל (' פָּה:

ּ וְאִם־זְכַרְתִּי וְנִבְהְלְתִּי מְהִוּעַ רְשָׁעִים יִחְיוּ מְהִוּעַ רְשָׁעִים יִחְיוּ עַהְקּוּ (\*נִם־גְּבְרוּ חָיִל:

י זַרָעָם (' גָבוֹן לפְגַיהֶם עָמָם ' זַּבְעָבִיהֶם לָּעִינֵיהֶם ' ' ' יְשַׁצְּאֵיהָם כִּצֹאן בְעוּילֵיהֶם ' יִבְּקְרוּן: יַבְּאַלְדִיהֶם יִרִּקְרוּן:

י' שוֹרֶם עָבֶּר וְלֹא יַגְעֵל הָפַּלֵט פָּרָתָם וְלֹא הְּשַׁבֵּל הָפַּלֵט פָּרָתָם וְלֹא הְּשַׁבֵּל בְּתִיהֶם שָׁלוֹם מְפָּחַר וְלֹא שֵׁבָט אֱלוֹהַ עַלִיהֶם:

> י יִשְׁאוּ בְּתֹף וְכְנּוֹר וְיִשְׂמְחוּ לְקוֹל עוּגָב י יְבַלוּ בִפּוֹב יְמֵיהֶם ' וּבָרֶגַע שְׁאוֹל יִחַתּוּ:

Geht wider einen Menschen denn mein Klagen? Was sollte ich nicht die Geduld verlieren? Schaut her zu mir, damit ihr schaudert Und auf den Mund drückt eure Hand.

Wenn ich dran denke, so erbeb' ich, Und krankhaft Zittern fasst mein Fleisch, — Warum denn leben nur die Frevler Und werden alt und gross an Kraft?!

Sie haben ihre Kinder nahe bei sich Und ihre Sprösslinge vor ihren Augen. Sie senden ihre Buben aus wie Lämmer, Und ihre Kinder tänzeln hin und her.

Ihr Stier bespringt und mit Erfolg,
Ihre Kuh gebiert und sonder Fehl,
Furchtloser Friede herrscht in ihren Häusern,
Und Gottes Stab kommt nicht auf sie.

Sie singen zu der Zither und der Pauke Und freuen sich beim Tone der Schalmei, Sie bringen ihre Tag' im Glücke hin, Und schmerzlos schnell gehn sie zum Grab hinunter.

δὲ ὡς πρόβατα αἰώνια = יְחַלֹּוּ כּצֵאן עֵלֹם; P. בּבּיִּנִּבּ, 7) M. u. יְחַלֹּוּ αὐτῶν. Die Umstellung bringt das Zusammengehörige zusammen. 8) S. ἐν δὲ ἀναπαύσει ἄδου ἐκοιμήθησαν.

ין ניאָמְרוּ לָאֵל ְ סוּרַ מִמֶּנוּ וְדַעַת דְּרָכִיךּ לֹא חָפְּצְנוּ מר־שַׁדִּי כִּי־נְעַבְדֶּנוּ וּמַה־נּוֹעִיל כִּי נִפְנִּע־בּוֹ:

י (' הֵן בְּיָדָם מוּבָם '' עָצַת רְשָׁעִים רְחַקְּה '' מֶנּוּ ג' כַּמָּה גַר-ְרְשָׁעִים יִדְעָךְּ ג' בָּמָה צָר-רְשָׁעִים יִדְעָךְּ

הַבְלִּים (' יאֹחָזוּם מֵאַפּוּ י' יִהְיוּ בְּתֶבֶן לִפְנֵי רוּחַ י' אֵלוֹהַ יִצִפֿן-לִבְנֵיו אוֹנוֹ: '' 'אֵלוֹהַ יִצִפֿן-לִבְנִיו אוֹנוֹ:

> יְשׁלֵּם אָלָיוּ וְיֵרָע יִּירָאוּ עִינָוּ כִּידוּ וֹ וְמָחֲמָת שַׁדִּי יִשְׁמָּה (

נְיֵסְפַר חֲדְשִׁיו <sup>(י</sup> תָּצְצוּ אְחֲרָיו 'מָסְפַר חֲדְשִׁיו' ' תְּצְצוּ '

<sup>1)</sup> S. übergeht לא, M. אָלי, M. סְנֵּי (S. סְנֵּא בּסְסְהָהָ, nämlich Gott. Vgl. Ps. 10, 5. M. מָנֵי (Durch diese Verhüllung ist nicht nur die Kraft der Stelle vernichtet, sondern die Rückbeziehung von 22, 13 unmöglich gemacht und dem Hauptpunkte in Eliphaz' Rede die Spitze abgebrochen. Zu ינר vgl. Trg. Prov. 21, 4. 3) S. aŭroŭs

Sie sprechen zu Eloah: "Weiche von uns, An deiner Wege Kenntniss liegt uns nichts, Was ist denn der Allmächtige, dass wir ihm dienen, Und was gewinnen wir, wenn wir ihn bitten?"

Seht an! Sie halten in der Hand ihr Glück, Gott kümmert sich nicht um der Bösen Treiben. Wie oft verlischt denn wohl der Frevler Leuchte, Und kommt ihr wohlverdienter Schrecken über sie?

"Es fangen Schlingen sie von seinem Zorn (sagt ihr), "Sie sind wie Häcksel vor des Windes Wehn, "Und wie die Spreu, die Sturm entführt?! "Eloah spart den Söhnen sein Vergehen auf!"

Ihm selbst vergelt' er's doch, dass er's erkenne, Dass seine Augen seinen Sturz erschaun, Er sollte des Allmächt'gen Zorngluth trinken, [Nicht seine Kinder soll die Strafe treffen!]

Denn was bekümmert nach dem Tode ihn sein Haus, Wenn ihm die Zahl der Monde zugetheilt?

י הַלא אַל יִלְמֵד דַּעָת ' ' הַלֹא אַל יִלְמֵד דַּעָת ' הַוֹא ' דָמִים יִשְׁפּוֹם:

יי זֶה יְמוּת בְּעֻצֶם הֻמּוֹ בִּלוֹ ("שְׁאָנֶן וְשְׁלֵיוּ "' עָמִינָיו מֶלְאוּ חָלְב '' וֹמֹח עַצְמוֹתִיוּ יִשְׁקָּה:

ין וְזָה יְמוּת בְּגָפֶּשׁ מְרָה יְלֵא אָכָל בַּפּוֹבָה יַ יִחַד על־עָפְר יִשְׁבְּבוּ וְרִמָּה הְּכָפֶּה עֲלֵיהֶם: וְרִמָּה הְּכָפֶּה עֵלֵיהָם:

י בן יְדְעָתִּי ('מַחְשְׁבוֹתֵיכֶם וּמְזָמּוֹת עָלִי תַּחְמֹםוּ '' ("בִּי תאֹמְרוּ אַיֵּה בִית־נְדִיב וְאָיֵה אֹהֶל מִשְׁבָּנוֹת רְשְׁעִים:

יָלא שְאֶלְהֶם עוֹּכְרֵי דְרֶדְ וְאֹתֹחָם לֹא הְנִבֶּרוּ לִאָ

<sup>1)</sup> M. הַלְאֵל יְלְמֶּד , wo ist aber למד ל belegt? Dogmat. Correctur aus הַלְאֵל יִלְמֶּד, P. יָסְבוֹן בֹּבְיב וֹסִבּים וֹסִבּים. S. הַּלִּדְּמָּף סִינֹעֵן. ל אַנֹּבְּים סִינְעָן . אַנְּבְּיבּים סִינְעָן . אַנְּבְּיבּים סִינְעָן . ל אַנֹּבְּים סִינִין ל אַנְרָים הַּיבּים וֹשִּבְּיבּים הַ סִּינִים בּיבּים וֹשִּבְּיבּים בּיבּים בּיבים ביבים ביבים

Wird sich denn Gott nur nicht belehren lassen, Da's sein doch ist, Blutschuld zu richten?

Der stirbt hin im Wohlsein selbst, Ganz in Frieden und in Ruhe, Seine Tröge sind voll Milch, Seiner Knochen Mark durchtränkt;—

Der stirbt hin mit bittrer Seele, Und er hat kein Glück genossen; — Beide liegen in dem Grabe, Und Gewürm bedeckt sie beide!

So seht, ich weiss es, was ihr damit meint,
Und was ihr, mich verletzend, von mir denkt,
Wenn ihr das Wort sprecht: "Wohin ist das Haus des
grossen Herrn,

Wohin das Zelt der Wohnplätze der Frevler?"

Doch habt ihr nie die weit Gewanderten gefragt,

— Und deren Beweise werdet ihr nicht leugnen, —

יי בִּי לֹא לְיוֹם אֵיר וַחְשָּׂק רָע ' בִּי לֹא לְיוֹם אֲבָרוֹת יוּבָל:

י ימי־יניד על־פְּנְיוּ דַּרְבּוּ וְהוּא־עְשָׂה מִי וְשׁלֶּם־לוּ וֹהוּא לְקְבָרוֹת יוּבְל וְעִל־נָּרִישׁ ("יַשָׁקֹרוּ:

לַתְּלְּוּ־לִּוֹ רִנְבֵי נְחַל <sup>3) 33</sup>

וֹאְחָרִיוֹ כְּלֹ־אָרְם יִמְשׁוֹדְ וֹלְפָנִיוֹ אֵין מִסְפַּר:

יְוּאֵידְּ הִּגְחֲמוּנִי הְבֶּל הְשׁוּבֹתֵיבֶם נִשְׁאַר־מָעַל:

בב בשקני ויאמר בתקני ויאמר

ַּנְאָם־בָּצָע בִּי־תַּמֵם דְּרְבֵּיך בִּיּ (' ִיִּסְבְּנוּ אֲלִימוּ מִשְׁבִּיל הַחֵבֶּץ לְשַׁדִּי בִּי תִּצְּדְּק הַחַבֶּץ לְשַׁדִּי בִּי תִצְּדְּק

<sup>1)</sup> M. לא ohne לא, das vorsichtige Theologen weggestrichen; im folgenden Stichos ist ein אלו ebenso unentbehrlich, יוּבְּלוֹ statt hinkt, das וְ geht zum folgenden יוּבְלּ (ביבּליבי, P. בְּעַלִּהָיב, P. יִשְׁקוֹר. אוֹ אַ פּרָּג.) M. אַנְהָי, P. יִשְׁקוֹר, P. בעבבר . 3) P. בעבבר . 4) S. τὸ δὲ ἐμὲ ἀναπαύ-

Dass nicht der Böse für den Tag des Schreckens aufbewahrt, Nicht zu dem Tag der Zornergüsse hingeführt wird?

Und dann, wer hält ihm seinen Wandel vor, Und wer vergilt ihm, was er thut? Zum Grabe vielmehr wird er feierlich geführt, Und über seinem Grabmal hält man Wache.

Des Thales Schollen sind ihm süss, [Es drückt ihn nicht der schwere Stein,] Und hinter ihm zieht alle Welt Und vor ihm her zahlloses Volk.

Was wollt ihr mich mit wind'gem Worte trösten? Und eur Erwidern, — Trug allein bleibt übrig.

> XXII. Da erwiederte Eliphaz und sprach: Schema 4444 | 4664 | 4646.

Ist wohl für Gott ein Mann gefährlich?
Sich selbst gefährdet man, so sagt der Sinnspruch: —
Ist das Gewinn für Gott, dass du gerecht bist
Und Vortheil, dass du deinen Weg unsträflich hältst?

הַמִירָאָתִדְּ יֹכִיתֵדְ יבוא עמד במשפט הַלֹא רַעַתְדְּ רַבָּה ואין־קץ לַעוֹנוֹתֵיף: בּי־תַחָבֹל אַחֵידְ חַנִּם וּבְגָרֵי עַרוּמִים תַּפִּשִׁים לא־מִים (' עופים הַשְּׁקָה ומרצבים המנע-לחם: יָאָרֶץ לוֹ הַאָּרֶץ לוֹ הַאָּרֶץ "וֹאִישׁ זְרוֹעַ ונשוא פנים ושב בה אַלְמָנוֹת שׁלַחִתְּ בֵיקְם " יולעות יתמים תַּרְבֵּא: "וּוֹרעוֹת יִתְבָּא " על-בו סביבותיה פחים " וִיבְהֶלְדְּ פַּחַד פִּתְאוֹם אורד חשה לא-תראה נְשִׁפְעַת-מִיִם הְּבַּפֶּּךְ: °) ישב גְּבְהֵי שָׁמִים " הַלֹא־אָלוֹהַ ישׁב גְּבְהֵי שָׁמִים וּרָאָה ראשׁ כּוֹכְבִים כִּי־רָמוּ

<sup>1)</sup> S. διψῶντας und πειτώντων, näml. 'רעב' und רעב', woraus in unserm Text der Sgl. geworden. M. אָי und מָרְעָב 2) S. εθαύμασας δέ τινων πυόσωπον | κρίπισας δὲ τοὺς ἐπὶ τῆς γῆς, bringt eine falsche, weil in den übrigen Gliedern nicht vorhandene, Antithese in den Text. 3) S. δυφανούς δὲ ἐκάκωσας = אוֹרבּא Τrg. אָבּשׁהָּן; M. אָיִרָּבָא; P. Δωωδ. 4) M. אָבּייַרָּבָּא; P. Δωωδ.

So sollt' er wohl für deine Gottesfurcht dich strafen, Und darum mit dir in's Gericht gehn? Fürwahr gar gross ist deine Bosheit Und deiner Sünden ist kein Ende.

Umsonst hast deine Brüder du gepfändet, Die Kleider der Halbnackten nahmst du fort, Nicht tränktest du die Dürftigen mit Wasser, Und vor den Hungernden hieltest du Brot zurück.

Der Mann des starken Arms, ihm ward das Land, Wer ungerecht bevorzugt, der sass drin, Die Wittwen aber schicktest leer du fort, Und der Verwaisten Arme brachest du.

Darum umgeben rings dich Schlingen Und hat dich Schrecken plötzlich überfallen, Dein Licht ward dunkel, dass du nichts mehr siehst, Und eine Fluth von Wassern überdeckt dich.

Wohnt nicht Eloah auf des Himmels Höhen? Sieh' an der Sterne Haupt, wie hoch sie sind!

י וְאָמַרְתָּ מָה־יָּדְעָ אֵל הַבְּעַד עָרְפֶּל יִשְׁפּוֹם עָבִים הַתֶּר-לוֹ וְלֹא יִרְאֶה ' עָבִים הַתֶּר-לוֹ וְלֹא יִרְאֶה וְחוֹג שְׁמִים יִתְהַלְּדְּ:

י הַאַרַח עוֹלֶם תִּשְׁמוֹר . צָּשָׁר דְּרָכוּ מְתֵי (' אָנֵן " צָּשָׁר ( קָמְטוּ וְלֹא־צַת " נְהָר יוּצַק יְסוֹדְם " הָאֹמְרִים (' לָאֵל סוּר מָשֶּנוּ ומר-יִפְעַל שַׁדִּי (' לְנוּ:

יְהוּא מִלֵּא בְחֵיהֶם שוֹב וְעַצַּת רִשְׁעִים רָחֵקָה (° מֵנִי:

יֹרָאוּ צַּדִּיקִים וְיִשְׂמְחוּ וְנְקִי יִלְעַג-לְמוּ אִם-לֹא נִכְחַד ('יִקְמְם וִתִּרָם אָבָלָה אָש:

<sup>1)</sup> S. δίκαιοι, weil ארח עולם als τρίβος alώνιος gedeutet war, als Correctur für άδικοι. 2) P. übergeht. 3) P. בבבל וֹסבוֹים בים u. dann ססבובוֹלם בים! בים סיִסוֹב μο. 4) S. κίριος τί ποιήσει ἡμῖν; ἢ τί ἐπάξεται ἡμῖν ὁ παντοκράτωρ. 5) Μ. אַלָּיִן; S. ἡμῖν; P. ב. 6) S. ἀπ' αὐτοῦ wie 21, 16, woher diese Stichen zu unpassender Vervollständigung der vorauf-

Da sprachest du: "Was weiss wohl Gott, Wie sollt' er durch das Wolkendunkel richten? Die Wolken hüllen ihn, er siehet nicht Und wandelt auf des Himmels Bogen." —

Willst du den Pfad der grauen Vorzeit halten, Darauf des Frevels Männer giengen, Die einst hinweggerafft vor ihrer Zeit, Und deren Grund sich als ein Strom ergoss, Die zu Gott sprachen: "Weiche von uns" Und: "Was soll uns der Allmächt'ge thun?"

[Und er füllt ihre Häuser an mit Gut Und von mir (ihm) ist fern der Bösen Rath.]

Es werden's die Gerechten sehn und jubeln, Es wird der Reine ihrer spotten: "Fürwahr vernichtet ist ihr Gut Und ihre Habe frass das Feuer auf."

gehenden Rückbeziehung. P. סרוב . Die hiesige Fassung des ersten Stichos zeugt für die Streichung des אל 21, 16. 7) S. המלסדמסנג מטרסיי Deut. 11, 6. Auch P. סרוב בי hat suff. 3 prs. M. קימנו . Wie die vorige Strophe, so weist auch dies מקום auf die jahvist. Sintfluthgeschichte zurück, für die wir so eine Zeitgränze nach unten erhalten. Auch V. erectio eorum.

י ְוְשִׁים אֲטְרִיו בּלְכְבֶּךְ: בָּחָם ( ְּחְבוּאֲחָדְּ מוֹבְה בְּבָם ( ְּחְבוּאֲחָדְּ מוֹבְה יִ בְּלָבֶבֶּךְ:

וְבֶּפֶּף (' תּוֹעֲפוֹת לְדָ: תַּרְחִיק עִוֹלָה מִאְהֵלִיה הַּרְחִיק עִוֹלָה מִאְהֵלִיה הַּרְחִיק עִוֹלָים אוֹפִיר הַּרְבִּוּר נְחָלִים אוֹפִיר הַבְּצְרָה שִׁבִּיר בְּצָר הַבְּעָרָה שִׁבִּי וְתִּבְּנִעְהְ הַבְּעָרָה שִׁבִּי וְתִבְּנִעְהְ הַבְּעָרָה שִׁבִּי וְתִבְּנִעְרָּ הַבְּעָרָה שִׁבִּי וְתִבְּנִעְרָּ

> יַּבְּי-אָז עַל-שַׁדַּי הִּתְעַנְּג וְתִשָּׁא אֶל-אָלוֹהַ פָּנֶיךְ מַּעָתִיר אַלְיוֹ וְיִשְׁמָעֵרְ מַנְתָתִיר אַלְיוֹ וְיִשְׁמָעֵרְּ מִנְתָתִיר אַלְיוֹ

וְעַל-דְּרֶבֶידְ נְגַהּ אוֹר ('' וְיְלְקם לְדְּ אוֹר אָנְיר-אֹמֶר י'' וְיְלְקם לְדְּ

<sup>1)</sup> S. γίνου δη σκληρός, ἐἀν ὑπομείνης. P. בסגם, Trg. קילים. Zur hebr. Constr. vgl. Gesenius Lehrgeb. S. 776. 2) M. קרואָקוֹר, S. καρπός. Wer wäre wohl aus dem unpunktierten Texte auf die die Sprachmöglichkeit verhöhnende Idee gekommen, darin ein Verb. zu erblicken. Der Muttercodex hatte einen falschen Punkt; da mag die Grammatik sehen, wo sie bleibt, das aus an gewordene à soll sich in at "erweitern". P. Trg. אַלְלִילָּיִנָּיִי 3) P.

So wag' den Kampf mit ihm! ob dir's wird glücken? Da möchte dein Ertrag wohl herrlich werden! Vielmehr nimm Lehre an aus seinem Munde Und lege seine Worte in dein Herz!

Wenn du in Demuth dich zum Herren wendest Und unrecht Gut aus deinen Zelten schaffst, Wenn du das Edelerz zu Boden legst Und wie der Thäler Kies das Gold erachtest, Dann wird der Herr dein Edelerz Und ragende Silberbarren dir.

Dann wirst du am Allmächt'gen dich erfreun, Und zu Eloah dein Gesicht erheben, Wenn du ihn anflehst, wird er dich erhören, Und deine Gelübde wirst du ihm bezahlen.

Wenn du ein Ding beschliesst, so kommt's zu Stande Und Licht erglänzt ob deinen Wegen;

בי (' תַשְׁפִיל וַתִּאִמֶר גַּוְה '' יַמַלְמ '' אַל נְקי '' מַלְמ '' אַל נְקי '' מַלְמ 'י אָל נְקי '' בַּבְּיךּ

כנ כר ' ויען איוב ויאמר

נְם (\* יֶדְעָתִּי מִיְדוֹ שַׂחִי (\* יְדוֹ בְּבְדָה על־אַנְחָתִי מִיִדוֹ שַׂחִי מִיִדוֹ שַׂחִי מִיְדוֹ שַׂחִי מִידוֹ שַּׁחִי מִידְעַתִּי וְאָמִצְאַהוּ אָבוֹא עַד־תְּבוּנְתוֹ מִשְׁפְּמּ וּפִי אֲמֶלֵא תוֹכְחוֹת מִּידְעָה (\* מִלִּים יְעַנִנִי מִּדְעָה מָה־יֹּאמֶר לִי:
 וְאָבִינָה מָה־יֹּאמֶר לִי:

<sup>1)</sup> S. έταπείνωσας אָרְבָּיִלְּף, M. אָרָ , das Eliphaz' Lehre völlig widerspricht, und schon Eichhorn mit Wohnung übersetzte.

3) M. אָרָ , S. διασώθητι, Al. διασωθήση, so Cpt. efe-nohem.

4) Ps. קוֹבְּיִלְם . Es ist deutlich, dass entweder בפין und den Zshg. empfohlen.

5) S. οίδα ὅτι ἐκ χειρός μου = יְּדְעָהִי מִיְדִי בְּיִרִּים מָרָרִי , M. יִּדִין , die Annahme

Geht's abwärts mit dir, und du sagst: Empor!
So wird er den Demüthigen erlösen.
Den Unschuldsvollen rettet Gott,
Durch deiner Hände Reinheit wirst auch du errettet.

XXIII. XXIV. Da antwortete 'Ijjob und sprach:

Schema 888888... | 2333333 | 2333333 | 2.

Fürwahr ich weiss, aus seiner Hand stammt meine Klage Und seine Hand presst mir das Stöhnen aus.

O wüsste ich nun auch, wie ich ihn fände
Und wie zu seinem Throne hingelangte,
Dann legt' ich ihm den Streitpunkt vor,
Und füllte mit Beweisen meinen Mund!
Ich möchte wissen, was er mir entgegnet,
Drauf merken, was er zu mir sagt.

aber, dass zwischen Cap. 22 u. 23 eine Nacht lag, ist unerträglich. 6) S. א צפּוֹף מינִיסי ביין, P. סירון, M. ידי, danach V. 7) S. τίς δ' ἀρα γνοίη, jedenfalls ידן, ידע aber unentbehrlich. M. ידערי, denn in א lag dogmat. Anstoss. 8) S. Vat. ἰάματα, Cpt. ni-talg'o, Al. ὑήματα, Hxpl. ביין, P. ביים. Hier ist ἰάματα ohne Zweifel die echte LXX, woraus aber nicht folgt, dass etwas wie איים im Hebr. einzusetzen wäre.

י (י וּבְרָב־פֿת יָרִיב עָמָדִי (י ּלְאׁ אַדְּ־הוּאּ יָשִׁים בִּי יִשְׁם יְשִׁים בִּי יִּשְׁם יְשִׁם יְשִׁם יְשְׁם יְשִׁם יְשְׁם יְשְׁם יְשְׁם יְשִׁם יְשְׁם יְשִׁם יְשִׁם יְשְׁם יְשְׁם יְשְׁם יְשְׁם יְשְׁם יְשִׁם יִּשְׁם יְשִׁם יְשְׁם יְשְׁם יְשְׁם יְשְׁם יְשְׁם יִשְׁם יִּשְׁם יִּשְׁם יִּשְׁם יִּשְׁם יִּשְׁם יִּבְיוֹ יְלִאֹים יְשְׁמִאׁל (י בִּקּשְׁתִּוּ וְלֹאֹי אֶּרְאָּה: ' יִּעְמֵף יְמִין וְלֹאׁ אֶרָאָה: ' יִּעְמִף יְמִין וְלֹאׁ אֶרָאָה:

<sup>1)</sup> M. הבּרָבּה, S. Vat. καὶ ἐν πολλῆ, Al. κ. εἰ π., Hxpl. beides, Cpt. noh t'e en, P. אינוים. Wie oben das איז, so bricht hier das M. ה die Kraft der Rede vollständig. So V. nolo contendat.

2) S. εἰτα ἐν ἀπειλῆ μοι οὐ χρήσεται scheint nur freie Uebers., um abzuschwächen.

3) Trg. אינוי אינוי בּיַשְׁיהוּ ( A) S. ἐξαγάγοι, יִבּייִ אַ אינוי εἰμί ( ) אינוי ( ) M. אינוי ( ) M. אינוי ( ) אינוי (

Er mag mit aller Kraft dann mit mir streiten,
Er selber wird an mir nichts finden,
Da streitet ein Gerechter wider ihn,
Und ich entkäm' auf immer meinem Richter.
Doch geh' ich ostwärts, — so ist er nicht da,
Und geh' ich westwärts, — ich bemerk' ihn nicht,
Ich such' ihn nordwärts und ich seh' ihn nicht,
Er biegt zum Süden hin, — ich schau' ihn nimmer.

Denn er kennt sein Verfahren gegen mich,
Wenn er mich prüft', ich gieng wie Gold hervor,
An seinem Pfade haftete mein Fuss,
An seinem Wege hielt ich ohne Wanken fest.
Ich wich nicht vom Gebote seiner Lippen,
Bewahrt' im Herzen seines Mundes Worte,
Doch will er etwas, wer hält ihn zurück?
Begehret seine Scele, er vollführt's.

י' ('כִּי וַשְׁלִים חָקּן' וְכְהֵנְה רַבּוֹת עֵמּוֹ '' עַל־כֵּן מִפְּנִיו אָבְּהֵל '' וְשֵׁל הַרַךְּ לְבִּי '' נְשֵׁל הַרַךְּ לְבִּי '' כִּי לֹא (' יְדְעָתִי כִי יְבִאֵנִי חשָׁךְּ '' וְעֵל פָנִי כִּפְּה־אֹפֶל:

> בר' מְהוּצְ מְשַׁהֵּי (' נְצְּפְּנוּ צְתִּים ' וְיִּרְצִוּ לֹא־חָזוּ יָמְיוּ עֶדֶר גְּוָלוּ (' וְרֹעוֹ ' תְבֶר גְוָלוּ (' וְרֹעוֹ יַחְבָלוּ שוֹר אַלְסְנָה יַפוּ אָבְינִים (' מִהְרֶךְ יַפוּ אָבְינִים (' מִהְרֶךְ

<sup>1)</sup> P. סובם = אָרָן, S. übergeht die 2 Stichen. S. διὰ τοῦτο ἐπ' αὐτῷ ἐσπούδακα, νουθετούμενος δὲ ἐφρόντισα αὐτοῦ, ist Doppelübersetzung der folgenden Stichen.

2) P. אולבלן ביי כי פּרָּגָּי הַשְּׁרֵי הַשְּׁרֵי הַשְּׁרֵי הַשְּׁרִי הַשְּרִי הַשְּׁרִי הַבְּשְׁרִי הַבְּעִבְּהָּרִי הַבְּשְׁרִי הַבְּיִּבְּשְׁרִי הַי בְּשְׁרִי הַבְּיבְּי הְּעִּבְּבְּיִר הְּשְּׁרִי הַבְּיבְּי הְעִּבְּבְּתְּרִי הְיּבְּבְּיבְּיי הְיּבְּיבְּיבְּיי הְיּבְּיבְּיבְּי הְּיִּבְּיי הְיּי הְּעָּבְּיי הְּיבּיי הַיּיי הַבּיי הַי בְּשְׁבִּיבְּיי הְיּי בְּשְׁבְּיי הְּיִּי בְּשְׁבְּיי הְיִּי בְּעִּבְּיי הְיּיי הְּיִּי בְּבְּיבְּיי הְיּיי בְּעִּבְּיי הְיּיי הְיּי בְּיִּבְּיִי הְיּיי בְּיי בְּיבְּיבְּיי בְּיבְּיבְּיִי בְּיִּיבְּיי בּיּיִי בְּיִּיבְיי בְּיִּבְּיִי בְּיִּבְּיבְּיִי בְּיִּבְּיי בְּיבְּיי בְּיבְּיי בְּיִּי בְּיִּבְּיי בְּיִּי בְּיִּבְּיבְּיי הַיּיי בְּיּבְּיי בְּיִּי הְּיִּי בְּיִּבְּיי הְּיִּי הְּיּי בְּיּי בְּיִּי הְּיּיי הְּיִּי הְּיִּיי הְּיי בְּיּיי בְּיּיי בְּיּיי בְּיי בְּיבְּיי בְּיי בְּיּיי בְּיי בְּייי בְּיּיי בְּיי בְּיי בְּיּיי בְּייי בְּיי בְּייי בְּיייי בְּייי בְּייי בְּיּייי בְּייּייי בְּייִּיי בְיייי בְּייי בְּייי בְּיִּייִי בְּיִיי בְּיּייי בְּייִּייי בְּיייי

So wird er mein Geschick vollenden,
Und Vieles, das ihm gleicht, beschliesst er auch.
Darum erbebe ich vor seinem Antlitz,
Ich seh' es ein und zittere vor ihm.
Gott hat mir meinen Muth gebrochen
Und der Allmächt'ge mich entsetzt,
Nicht wusst' ich ja, dass er in Finsterniss mich führt
Und Dunkel auf mein Antlitz deckt.

Warum sind die Gerichte von Gott aufgespart, Dass wer ihn kennt, nicht seine Tage sieht? Die Frevler rücken fort die Grenzen, Die Heerde rauben sie und ihren Hirten, Sie treiben fort der Waisen Esel, Den Stier der Wittwe pfänden sie, Sie drängen Bettler von dem Wege, Zuhauf verbergen sich des Landes Arme.

י (' הַדְּ פְּרָאִים בּפְּרְבְּר יִצְּאוּ (' הַדְּ פְּרָאִים בּפְּרְבְּר יִצְאוּ (' בְּבְּעֵלְם עָרְבְּר יִצְאוּ עִרְבְר (' לָּטֶרִם לְּנְעִרִים ' בּשְּׁדָה (' בּלִּיל יִקְצֹרוּ יְבָּרוּ יִבְּישׁׁ יְבְיה יְלִינוּ מִבְּלִי לְבוּשׁׁ זְעִרוּ יְלִינוּ מִבְּלִי לְבוּשׁׁ זְעִרוּ יְלִינוּ מִבְּלִי לְבוּשׁׁ זְעִרוּ בְּחָרֵה: ' מִבְּלִי לְבוּשׁׁ זְעִרוּ בְּחִרת (' בַּקְרָה: ' בְּהָרֵה: ' מִהְּלִי תְּבְּקוֹר.: ' וְמָבוּי תְּרִים יִרְשְׁבוּ יִּיִים הְרִים יִרְשְׁבוּ יִ

<sup>1)</sup> Μ. [7]; S. ωσπερ; P. [.]; V. quasi. 2) S. Vat. ὑπὲρ ἐμοῦ έξελθόντες την έαυτῶν τάξιν, wogegen Al. Hxpl. Cpt. τῆ έαυτῶν πράξει, das ohne Zweifel nach dem בפעלם der M. "verbessert" ist. Es liegt in έξελθ. Dittographic von κς, das vorher schon durch ἀπέβησαν ausgedrückt ist; in την έαυτ. τάξιν stecken die Cons. במרבר cf. Ps. 110, 4 דברתי; in  $\dot{v}\pi\dot{\epsilon}\rho$   $\dot{\epsilon}\mu o \ddot{v}$  steckt בפעלם; בפעלם fehlt. Also schon S. fand hier verstümmelten Text. Um so besser lässt er sich heute übersetzen. Auch P. hat בפעלם משחרי לטרף nicht. 3) S. fehlt der Stich. Theodt.  $\eta \delta \dot{v} \dot{v} \partial \eta \, a \dot{v} \tau \tilde{\varphi} = M$ . ערבה לו als Anticipation von לחי sicher zu streichen, wie P. u. V. thut. 4) Μ. בלילו ; S. προ ορας מלא מינים ist Doppelübersetzung von בלי לו und בלא עת בלא עת. So auch P. Low Mengfutter und cook ! 12, letztres aus der Hxpl. Sollten die Elenden nicht in der Nacht den Felddiebstahl ausüben (Wetzst. bei Del. S. 298)? Wenn sie schon stehlen, 5) Von לֹקשׁ lehrt Wetzstein bei warum dann blos Futter? Delitzsch S. 287, es heisse allgemein "spät kommen" im Dialecte von Hauran. Auch für Vs. 8b vgl. Wetzstein. 6) In S. hat die

Wildeselheerden gleich gehn sie zur Steppe,
[Die nicht ihr Brot gewinnen] durch die Arbeit,
[Wie wilden Thieren], die auf Beute lauern,
Gewährt die Trift für ihre Kinder Brot.
Sie schneiden nächtlich auf dem Feld das Korn
Und suchen spät des Frevlers Weinberg ab,
Sie übernachten ohne Kleider nackt
Und ohne Decke in der Kälte.

Sie triefen von dem Regen des Gebirges Und drücken zufluchtslos sich in die Schluchten.

Verderbniss von έν ψύχει in ψυχης zum Zusatz von αφείλαντο Al. geführt; dabei kann man sich doch etwas denken. 7) Hiermit bricht der echte Text ab. Das Folgende zeigt nach Ausscheidung von 10a, das mit Uebergang von ילנו in הלכן aus 7a stammt, diesen Gliederbau: 2333333 | 2333333 | 2, wobei für den unzweifelhaft verstümmelten Vs. 19 eine Zeile zu ergänzen ist. Die zwei letzten Zeilen Vs. 25 sind indess wieder echt, da auch sonst diese zweigliedrigen Schlüsse vorkommen. Man findet in dieser Stelle eine Schilderung von dem räthselhaften Glück der Frevier, von denen aber Vs. 10-12 nichts zu lesen steht, während die Beschreibung von Mörder, Ehebrecher und Dieb 13-16 zum mindesten vom Glücke dieses Handwerks nichts aussagen. Vs. 18-20 muss dann ihr glückliches Ende schildern, (Unbefangne werden das Gegentheil herauslesen,) wie V. 21-24 die Sicherheit und die Genüsse ihres Lebens. Hierbei ist namentlich die Sachordnung im Vergleich mit 21, 7-13 verkehrt. Gegen Ende wird der Text immer verderbter, Vs. 16 חתר Sing., ידען Plur. Vs. 17 "denn allesammt ist ihnen finsteres Dunkel Morgen" widerspricht direct Vs. 14; Vs. 18 הלקחם Sing., הלקחם Plur.; besonders übel steht's mit Vs. 19, wo offenbar etwas fehlt, und das Subj. zu wieder wieder Plur. wäre, während der imaginäre Frevler Vs. 20 wieder im Sing. erscheint. Was durch das Suff. in Vs. 23 דרכיהם bezeichnet ist, müsste man errathen, gesagt ist es nicht. Vs. 24 אינגן Plur., אינגן Sing., dazu noch die wundersamen Wörter מון und המכו ; genug für sechs Wörter, zumal wenn המכו heisst, "sie werden gedrückt", was denn doch etwas andres ist, als "sie gehn schnell und schmerzlos zum Grabe", was die ganze Stelle besagen müsste. - Glücklicher Weise ist der Anfang gut erhalten, und von ihm aus lässt sich der Charakter des ganzen Stückes erkennen, hier liegen dreigliedrige Maschale vor, die in prägnanter Weise das Thun und Treiben in der Welt charakterisieren, es waren und sind noch zwölf, in zwei Abtheilungen, vor denen jedesmal ein zweizeiliger Maschal steht. Ihrem Geiste nach sind sie volksthümliche knappe Charakterbilder, in denen das sittliche Urtheil zurücktritt und nur einfach gesagt wird, was zu geschehen pflegt. Daher der Eindruck, dass diese Maschale "fast mit Behagen" gesprochen sind, den ich ebenso empfange wie Dillmann. Sie gehören in die Kategorie von Aussprüchen wie: Die Väter haben saure Trauben gegessen, und die Zähne der Söhne werden stumpf, Jer. 31, 30 und Prov. 30, 20: So ist der Weg der Ehebrecherin, sie isst und wischt sich ihren Mund und sagt, ich habe nichts gethan. Spruch ist dem unserigen gleich, ersterer zeigt, wie aus diesem Indifferentismus der Spott über eine religiöse Lehre wurde, die in dem Ausspruch satirisch als verkehrt bezeichnet wird. - Durch Nachweisung der besondern Strophenform und des Spruchcharakters der fraglichen Stelle, bei dem kein logischer Zusammenhang vorliegt, sondern nur Verwandtes zusammen geordnet ist, wird das Urtheil über die Unechtheit des Abschnittes, dem die Ausleger einen Zusammenhang aufzwängen, gerechtfertigt sein, mag er nun

absichtlich und nicht unpassend von Redactoren, die in ihrem Codex eine Lücke fanden, eingesetzt sein, oder mag 'Ijjobs echte Rede, die von Cap. 21 noch überbietend, allzu ketzerisch erschienen sein, um geduldet zu werden, so dass man es angemessen fand, in usum Delphini zu ändern, und eine indifferente Spruchsammlung einzufügen. Der Schluss der Rede, die beiden letzten Zeilen, blieben dann natürlich erhalten. Ich neige mich zu letzterer Alternative, da aus gleicher Annahme allein die Existenz der Elihureden sich erklärt, die dann zugleich für das vorausgesetzte Manoeuvre den Beweis liefern, und da so die Rettung genau der zwei letzten Zeilen ihre Begründung findet. - Wer lieber Flickwerk als ein Kunstwerk im 'Ijjob sieht, wird für die Ueberlieferung streiten, wie für Elihu und die zweite Jahwerede gestritten ist, schliesslich wird die geäusserte Ansicht wohl durchdringen. Solchen, die tendentiöse Auslassungen in unsern hebräischen Texten bezweifeln, diene als zweites Beispiel 1 Sam. 10, 8, 10. Hier ist ein ganzes Stück der Erzählung weggelassen und statt desselben ungeschickt genug Vs. 9b eingesetzt, um die Kluft zu über-Grund der Auslassung war der Inhalt des jetzt verlornen Stücks, der dem levitischen Cultusritual schnurstracks zuwider gewesen sein muss, wie sich aus der Vorbereitung in Vs. 3-4 ergibt. Schon Thenius bemerkt die Lücke, die nach ihm vielleicht schon vom Bearbeiter verschuldet ist, aber die Einschiebung von Vs. 9b, noch dazu an falscher Stelle, beweist Absicht. — Endlich bemerke ich, dass ich Vs. 13 u. 16-24 zwar wohl Wort für Wort deutsch umschreiben, aber nicht wirklich verstehen und daher Um aber den Leser durch meine Unfähigkeit übersetzen kann. nicht zu Schaden kommen zu lassen, setze ich die neuste Uebersetzung von Delitzsch, zur Abzeichnung cursiv gedruckt, bei, doch möchte ich die Verständlichkeit nicht garantieren.

יתום ('יַנְגְוְלוּ מִשֹּׁר יְתוֹם וְעַל־עָנִי יַחְבּלוּ: "' [ עָרוֹם הִלְכוּ ('² בְּלִי לְבוּשׁ]

> יְעָבִים נְשִׁאוּ עַמֶּר (בֹּיִן שׁוּרֹתָם יַצְּדִירוּ קבים דַּרְכוּ וַיִּצְמֵאוּ :

ין מֵעֵיר <sup>(\*</sup> מְבָּחִים יְנָדָחוּ וְגֵפֶשׁ<sup>– (\*</sup> עִלְלִים חְשַׁוֵּע וֵאֶלוֹהַ לֹא־יָשִׂים חִפְּלֶּה: וֵאֶלוֹהַ לֹא־יָשִׂים חִפְּלֶּה:

יו בְּמִרְדֵי־אוֹר בְּמִרְדֵי־אוֹר לא־הַבִּירוּ דְרָכָיוּ לֵא־הַבִּירוּ דְרָכָיוּ וְלֹא (\* הָשְׁבוּ בִּנְחִיבוֹתְיוּ:

<sup>1)</sup> Da sie sich mit den Säuglingen schwerlich die Mühe des Aufziehens gegeben haben werden, wenn solch' Raub ein Geschäft wurde, so schlage ich die Lesung vor: מְלֵלְהְ מִשְּׁהֵי Sie bringen von den Feldern des Gerechten an sich, was zum folgenden עמר passt. Das ו יחום hatten die ältern Codd. selbstverständlich nicht. 2) S. dðixws. Der Stichos falsch wiederholt. 3) M. וּרְעֶבִים. S. zum vorigen ziehend und umstellend πεινώντων δὲ τὸν ψωμὸν ἀφείλαντο. P. wie M. theilend, aber mit Doppelübersetzung עמר שור ביים עום ביים עמר עום אום ביים אום אום אום אום אום ביים אום אום אום אום אום ביים אום אום אום אום ביים אום אום אום ביים אום אום אום ביים אום אום ביים אום אום ביים אום אום ביים אום ביים אום ביים אום אום ביים אום אום ביים אום ביים אום ביים אום ביים אום אום ביים אום ביים

[Sie bringen an sich von der Guten Feldern,
Und legen auf den Armen Pfänder.

(Nacht gehen sie ohne Gewand, falsch wiederholt aus V. 7.)

Hungrige tragen die Garbe

Und pressen zwischen fremden Mauern Oel,
Die Kelter treten sie und dürsten.

Von Stadt und Haus jagt man die Leute, Die kleinen Kinder flehn um Hülfe, Doch Gott beachtet Frevel nicht.

Andre haben die Art von Lichtes Feinden, Wollen nichts wissen von dessen Wegen Und wollen weilen nicht auf dessen Pfaden.

έν στενοῖς ἀδίκως ἐνήδρευσαν, ὁδὸν δὲ δικαίαν οὐκ ἤδεισαν. P. doppelt μισι (20) Δια und (00120) (2121) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212) (212)

לאור יְקוּם רוֹצֵתַ יְקְשָּׁר יְקּוּם ' רוֹצֵתַ יִקְשָׁר יְקָנִי וְאֶבְיוֹן <sup>(1</sup> וּבַלֵּיִלָּה יִתַּלֵּךְ גַּנָּב:

וְעֵין נֹאֵף שָׁמְרָה נָשֶׁף בְּאַר לֵאִמֹר לֹאִ־תְשׁוּרֵנִי עָין וְסֵחֵר פָּנִים (\* יָשִׁים:

> יוֹמֶם חתְמוּ־לְמוֹ יוֹמֶם חתְמוּ־לְמוֹ לא־יִרעוּ אוֹר:

יי (<sup>3</sup> בִּי יַחְדָּו בּקֶר לְמוֹ צַּלְמוּת בִּי יַבְּיר בַּלְהוֹת צַלמוּת:

לרקני־מִיִם בְּאָרֶין חָלְקָתָם בְּאָרֶין װְלְקָתָם בְּאָרֶין '' לא־יפנה דרך בּרמים:

Beim Frühroth steht der Mörder auf, Er tödtet den Armen und den Bettler, Und in der Nachtzeit schleicht der Dieb.

Des Buhlers Auge harrt auf's Dunkel, Er denkt, mich soll kein Auge schaun, Und einen Frauenschleier legt er an.

Man erbricht in Finsterniss Häuser, Bei Tage schliessen sie sich ein, Mögen von Licht nichts wissen.

Denn all' ihnen gilt als Morgenanbruch tiefe Nacht, [Auch dem Mörder Vs. 14?] Denn sie sind kundig der Schrecknisse tiefer Nacht.

Im Fluge hin (?) ist er auf Wassers Fläche, Verflucht wird ihr Grundstück auf Erden, Doch er schlägt nicht mehr (?) ein den Weinbergsweg.

יְנְזְלוּ מֵימֵי־שֶׁלֶג (צִּיְה נֵם־חֹם יְנְזְלוּ מֵימֵי־שֶׁלֶג (בְּיִשְׁרוּ הְשֵׁאוּ הַשְּׁאוּ הַשְּׁאוּ הַשְּׁאוּ

יִשְּׁפָּחֵהוּ רָחֶם מְתָּקוֹ רִמְּה 'בְּעֵץ עֵוְלֶה: (מֵץ לֹא־יִיָּבֶר בַּעֵץ עֵוְלֶה:

לעה מַקּרָה (<sup>4</sup> לֹא חֵלֵר (זְּ לֹא חֲלֵבְר (זְּ לֹא יְיִמִּיב וְאַלְּבְגָּה (<sup>4</sup> לֹא יְיִמִּיב וּמִשִּׁךְ אַבִּירִים בִּכֹחוֹ:

יַפְנְּנְם וְלֹא־יְאֲמִין (<sup>5</sup> בְּחַיִּין (נְשְּׁצֵּן וְיִשְּׁצֵן וְיִשְּׁצֵן וְיִשְּׁצֵן וְיִשְּׁצֵן (נְיִם בְּחַיִּם:

<sup>1)</sup> S. ἐπὶ γῆς ξηρά ἀγκαλίδα γὰρ ὀρφανῶν ἤρπασαν (Hxpl. con): statt ὀρφανῶν).

2) P. Το μο μορος; Ephr. zieht dann το zum Folgenden.

3) S. εἰτ ἀνεμνήσθη αὐτῶν, wovor der 1. Stichos fehlt, dann το σπερ ὁμίχλη ὁρόσου ἀφανῆς ἐγένετο ἀποδοθείη δὲ αὐτῷ ἄ ἔπραξεν vgl. 21, 19, endlich συντριβείη δὲ πᾶς ἄδικος ἴσα ξύλφ ἀνιάτφ. P. schiebt vor την noch μορος ein.

4) S. in Stich. 1 εὐ ἐποίησε, in Stich. 2 ἤλέησε; S. u. Hxpl. für πίζη, γυναῖον und ἰΔοι; Τὶ κὰ Καιτης το κατος τ

Dürre, auch Sonnengluth raffen Schneewasser weg, [יול vom Trocknen?]

So die Unterwelt die gesündigt. [Andre etwa nicht?]

Mutterschooss vergisst sein, es laben sich an ihm Würmer, Nicht mehr wird seiner gedacht, So ist denn gebrochen wie ein Baum die Frevellust —

Er (der Frevler), der ausgeplündert die kinderlose Unfruchtbare Und der Wittwe nicht Gutes that.

Und Er (Gott) erhält lang hin Gewalthaber durch seine Kraft,

Ein solcher (Frevler) ersteht wieder, schon verzweifelnd am Leben, Er (Gott) gibt ihm ein ruhig Dasein (!) [מבלב], und er (der Frevler) wird gestützt

Und seine (Gottes) Augen sind über ihren (der Frevler) Wegen.

י רֹמוּ מְעֵט <sup>(²</sup> וְאֵינֶגּוּ <sup>(²)</sup> יְמְפְצוּן <sup>³)</sup> וְהָמְכוּ כַּכּל יִקְפְצוּן <sup>³)</sup> וּכְראשׁ שִׁבּּלֶת יִמֶּלוּ:

י וְאָם־לֹא אַפּוֹ מִי יַכְזִיבֵנִי וְיָשֵׂם לְאַל מִלְתִי:

לה ' ויַען בּלְדַּד הַשְּׁחִי ויֹאמֵר

הַמְשׁל נְפַּחַד צִמּוֹ עשֶׁה ('שֶׁלוֹם בָּמְרוֹמְיוּ הָיֵשׁ מִסְפָּר לְנְדוּדְיוּ וְעַל-מִי לֹא־יָקוּם ("אוֹרֵהוּ וֹמַה־יִּצְדַּק אֲנוֹשׁ צִם-אֵל ('וֹמָה-יִּנְבָּה יִלוּד אִשְׁה:

הן ('עד־יְבַחַ וְלֹא יְאֲהִיל יְבַרִּים לֹא־זַכּוּ בְעִינְיוּ
' אַף כִּי־אֲנוֹשׁ רָמְה
' אַף בִּי־אֲנוֹשׁ רָמְה

Sie sind hochgestiegen, ein wenig dann, so sind sie (? er) hin Und hingesunken sind sie, werden eingerafft wie alle Andern, Und gleich des Halmes Spitze werden sie abgekuppt.]

Und ist's nicht so, — wer straft mich Lügen, Und kann mein Wort zu nichte machen?

## XXV. Da antwortete Bildad der Suhit und sprach: Schema 64.

Gewalt und Schrecken wohnt bei ihm,
Der Frieden hält in seinen Himmelshöhen!
Giebt's seiner Sternenschaaren eine Zahl,
Und über wem steht nicht sein Licht?
Wie sollt' ein Mensch vor Gott gerecht sein,
Und welcher Weibgeborne wäre rein?

Schau bis zum Monde auf, er ist nicht glänzend, Die Sterne sind nicht rein in seinen Augen, Wie wär' es da der Mensch, die Made, Und wie des Menschen Sohn, der Wurm?

was Codd. haben. 4) S. την σύμπασαν, Hxpl. μαςς, Middeldorpf em. μαςς. 5) S. ενεδρα παρ' αὐτοῦ. 6) M. ממה, S. καὶ τίς. 7) S. συντάσσει. P. übergeht און.

## ינאמר ויאמר ויאמר ' <u>ויאמר</u>

מָה־עָזַרָתָּ (' לְלֹא־כֹחַ רושַעהָ זרוע לא־עוֹן מַה־יָּעַצָּהָ (' לְלֹא חָבִמָּה יַּוְתוּשִׁיָּה לְרב הוֹדְעָהְ (זְרב הוֹדְעָהְ ' אָת־מִי הִנַּדְהַ מִלִּין וֹנְאַמָת־מִי יֵצְאָר מְמֶּךְ: הָרָפָּאִים <sup>1</sup> יְחוֹלְלוּ הַרָּבָּאִים <sup>\*</sup> מַתַּחַת מַיִם (' מִשְׁבָנֵיהֵם אול נְנְדוֹ שָׁאוֹל נָנְדוֹ " וָאֵין כָּסוּת לֶאֲבָדּוֹן: נֹמֶה צְפוֹן עַל-תֹרוּ ' תֹלֶה אֶרֶץ עַל־בּּלִימָה צֹרַר־מִים בְּעָבְיוֹ \* וַלא־נִבְקע עֶנְן תַּחָתִם ( מַאַחַז פָּגִי־כָּמַה ( מָאַחַז פָּגַי־כָּמַה פַרִשׁוּ עָלָיוּ עַנְנוֹ: י חק הָנ עַל־פְּנִי־מָיִם "

עד־תַּבְלִית אור עם־חשֶׁדְּ

<sup>1)</sup> S. ἢ τίνι μέλλεις βοηθεῖν; πότερον οὐχ ῷ πολλὴ ἰσχὺς καὶ ῷ βραχίων κραταιός ἐστιν; 2) S. οὐχ ῷ πᾶσα σοφία.
3) S. τίνι ἐπακολουθήσεις. 4) S. μαιωθήσονται, Aq. ومصحب , Sym. ( ) Theodt. ( ) M. Τίτις nichts-

XXVI. Da antwortete 'Ijjob und sprach:
Schema 646444 | 6666 | 444444 | 64646464646.

Was hast der Ohnmacht du geholfen, Dem Arm, der kraftlos ist, genützt? Was riethest du der Unweisheit, Und brachtest Wesentliches reichlich vor? Wen hast die Worte du gelehrt, Und wessen Eingebung gieng von dir aus?

Die Schatten selbst gerathen in Erbeben, Die ihre Sitze unter Wassern haben, Es liegt vor seinen Augen der Scheol, Und ohne Hülle ist die Todtenwelt.

Der Norden ausspannt über wüstem Chaos, Und der die Erde ob dem Leeren aufhängt, Der Wasser fasst in seine Wolkenschläuche, Dass dennoch nicht die Wolke drunter bricht, Der tragend des erhabnen Thrones Fläche hält Und seinen Nebel drüber legt als Baldachin.

Er legt rings auf die Meere sein Gesetz Bis dahin, wo das Licht an's Dunkel grenzt;

sagend, P. (ΔΔΔ), Aq. καὶ οἱ κατασχηνοῦντες αὐτά. 6) Das Wunder ist, dass Gott den Thron, auf dem er sitzt, doch selbst trägt. Aehnlich der Qoran 2, 256: Sein Thron füllt Himmel und Erde und drückt ihn nicht nieder. Viele Codd. geben ΚΟΟ.

יי עפודי שָׁמִים ('יְרוֹפְפוּ '' וְיִתְמָרוּ מִנְּעַרָתוֹ:

ל בְּלחוֹ (' ְרָגַע הַיֶּם '' בְּלַחוֹ (' וְרָגַע הַיָּם '' בְּרָהוֹ שְׁמָנִם שִׁפְּרָה '' הַלָּה יָדוֹ נָחָשׁ בָּרָח: '' חֹלֶלָה יָדוֹ נָחָשׁ בָּרָח:

ין הֶן־אֵלֶה קְצוֹת ּדְּרְבָוֹ

וּמָה־(° שֶׁמֶץ דְּבֶר נִשְׁמִע־בּוֹ וְרַעִם וְּבוּרָתוֹ מִי יִתְבּוֹגְן:

בו בה ' וּיֹםֶף אִיוֹב שְאָת מְשְׁלוֹ וִיאֹמַר

ֶּ חֵי-אֵל הַסִיר מִשְׁפְּמִי וְשַׁדִּי הַמֶּר נִפְּשִׁי ('בִּי-כָל-עוֹד נִשְּׁמְתִי בִי וְרוּחַ אֶלוֹהַ בָּאַפִּי ('וּלְשׁוֹנִי אִם-הֶּרָנֶּה יְמִיְה: ('וּלְשׁוֹנִי אִם-הֶּרָנֶּה רְמִיְה:

<sup>1)</sup> S. ἐπετάσθησαν, P. Δ. 2) S. κατέπαυσε, P. 3) Μ. ἐμημετί. 4) S. κλεῖθρα δὲ οὐρανοῦ δεδοίκασιν αὐτόν. P. μα : Δ. 5) S. προστάγματι δὲ ἐθανάτωσε δράκοντα [ἀποστάτην]. Wie die "fliehende Schlange" neben den Himmel auf einen astrologischen Mythus deutet, so geht Rahab

Des Himmels Säulen schwanken hin und her Und sind entsetzt vor seinem Drohn.

Durch seine Kraft bringt er das Meer zum Wogen, Durch seine Weisheit schlägt er Rahab nieder, Der Himmel wird durch seinen Hauch zum Glanze Und seine Hand durchbohrt die flücht'ge Schlange.

Sieh', dies sind die geringsten seiner Wege,
[Doch wie gewaltig wird das Grössre sein?]
Und was ist nun das leise Flüstern, das wir hören! —
Wer fasste da den Donner seiner Majestät?

XXVII. XXVIII. Da fuhr 'Ijjob fort, seine Rede zu erheben und sagte:

So wahr der Gott lebt, der mein Recht entzieht, Und der Allmächt'ge, der die Seele mir vergällt: So lange Zeit mein Odem in mir ist Und Gottes Hauch in meiner Nase, Nie sprechen meine Lippen Frevel Und meine Zunge sinnt niemals Betrug!

(und seine Helfer 9, 13) neben dem Meere erwähnt auf einen Seemythus. Im Kampf mit beiden Wesen war Eloah Sieger. 6) S. καὶ ἐπὶ ἰκμάδα λόγου, P. ΑΣ ΑΣ . 7) Das Τόμητ nur ein 1 Rg. 11, 22. 8) S. ἡ ψυχή μου, P. ΔΙΑΘ. Die M.-Drucke ΤΙΑΙ, mehrere Codd.

בִי-תָבוֹא עָלִיו צָרָה נְיּשְׁתֵּר מְּלְיר נְיִשְׁתֵּר מְּהְרֵי מָהְנִי מְהָנִי מְהָנִי מְהָנִי מִהְיּנְי מִהְיּנְי מִהְיּנְי מִהְיּנְי מִהְיּנְי מִהְיּנְי מִהְיּנְי מִהְיּנְי מִהְיּנְי מְּנְי מִיּבְי מִיְּכִי מִהְיּנְי מִהְיּבְי מִיְּכִי מִהְיּבְי מִיְּבְי מִהְיִּבְי מִהְיִּבְי מִיְּבְי מִהְיִּבְי מִהְיִּבְי מִהְיִבְי מִהְיִבְי מִהְיִבְי מִהְיִבְי מִהְיִבְי מִהְיִבְי מִהְיִבְי מִיְּבְי מִיְּבְיע פִּיְיִבְּי מִיְּבְיע פִּיְּבְי מִיְּבְיע פִּיְּבִי מִיְּבְעְע בִּיִּבְעְע בִּיִּבְעְע בִּיִּבְעְע אַל בִּיי בְּצְעְע בִּיִּבְיִּע אַל בִּיִּבְיִי מִיְּבְיִּע אַל בִּייִבְיִּע מִיּבְיִי מִיְּבְיִּע אַל בִּייִי בְּבְּעִע בִּייִי בְּיִּבְיִי מִיִּבְיִּע מִיִּבְיִּע מִיִּבְיִּע מִיִּבְּיִּע מִיִּבְיִּע מִיִּבְיִי מִיּבְּעַע אַל בִּייִי בְּבְּעִע בִּייִי בְּבְּעִע בִּייִי בְּבְּעִע בִּייִי בְּבְּעִע בִּייִי בְּבְּעִע בִּיי בְּבְּעִע בִּיי בְּבְּעִע בִּיי בְּבְּעִע בִּיי בְּבְּעִע בִּיי בְּבְּעִע בִּיי בְּבְּעָע בִּיי בְּבְּעְע בִּיי בְּבְּעְע בִּיי בְּבְּעְע בִּיי בְּבְּעְע בִּיי בְּבְּעְע בְּיִי בְּבְּעְע בְּיִּי בְּבְּעְע בְּיִי בְּבְּעְע בְּיִי בְּבְּעְע בְּיִי בְּבְּעְע בְּיִיי בְּבְּעְע בְּיִיי בְּבְּעִיי בְּיִבְּיִי בְּיִיי בְּבְּעְע בְּיִיי בְּבְּעְע בְּיִיי בְּבְּעְע בְּיִיי בְּבְּעְע בְּיִיי בְּבְּעְע בְּיִיי בְּבְּעִיי בְּיִבְּיִי בְּיִיי בְּבְּעְע בְּיִיי בְּבְּעִיי בְּיִיי בְּבְּעִייי בְּיִיי בְּבְּעִייי בְּיִבְייִי בְּיִייִּייִי בְּיִּייִי בְּבְּיִייִי בְּיִבְייִי בְּיִבְייִי בְּיִבְייִיי בְּיִבְייִי בְּייִייִי בְּיִייִי בְּיִבְייִי בְּיִייִייִי בְּיִבְייִיי בְּיִבְייייִייִי בְּבְּיִייִיי בְּיִבּייִים בְּייִייִּבְייִיי בְּיִבּייִייִי בְּייִייִיי בְּיִבְייִי בְּייִבְייִייִי בְּיִיייִי בְּייִייִייי בְּיייִבְייִי בְּייִייִבְּיִיייִי בְּיִיייִייִי בְּייִבְייִייִייי בְּייִבְייִיייִיי בְּייִבְייִייִייִייי בְּייִבְּייִייִיי בְּיייִייי בְּייבְייִיי בְּייִייִבּייִייִייי בְּייִבְיייִייי בְּייייי בְּבְּייִייי בְּייִבְייִייי בְּיִבְייִיי בְּיייִייִייי בְּיייי בְּייִבְייִייי בְּייִבְיייי בְּיִיייי בְּייייי בְּיִיייי בְּי

אָם־עַל־שַׁדַּי יִתְעַנְּג יַקְרָא אֱלוֹהַ (\*בְּכָל־עִז:

'' אוֹנֶה אֶתְכֶם בְּיַד-אֵל '' אָשָׁר עִם-שַׁדִּי לֹא אָכִחֵד '' וַלְשָּה-זָּה הָבֶל הֻּיִבְּלֵּי '' זֶה חֵלֶק-אָדָם רָשָׁע עִם-אַל '' זָה חֵלֶק-אָדָם רָשָׁע עִם-אֵל וַנְחַלֹּת עָרִיצִים מִשַּׁדִּי יִבְּחוּ:

יַנְבָּנִי לְאַ יִשְׂבְּעִי־לְחֶם '' אָם־יִּרְבָּנִי לְאַ יִשְׂבְּעִי־לְחֶם

Es ist mir fern; ich geb' euch niemals Recht,
Die Unschuld lass' ich nicht von mir, bis dass ich sterbe,
Behaupte meine Tugend, geb' sie nimmer auf,
Nicht einen meiner Tage soll mein Herz verfluchen.
Es gehe meinem Feinde wie dem Frevler
Und meinem Widersacher wie dem Bösen!

Was hat der Lästrer denn zu hoffen, wenn er raubt,
Und wenn sein Leben durch den Fluch gefordert wird?
Wird Gott auf sein Geschrei dann hören,
Wann über ihn die Nöthe kommen,
Wenn er um Gottes Liebe buhlt
Und zu Eloah ruft mit aller Kraft?

So will denn ich euch über Gottes Hand belehren, Und nicht verhelen, wie es bei Gott ist, Wohlan, ihr habt es allesammt gesehn, Und warum faselt ihr jetzt Narrethei? Dies ist des frevelhaften Mannes Theil bei Gott Und dies das Erbe, das die Frevler von ihm ziehn:

Wenn einem Söhn' erwachsen, ist's für's Schwert, Und seine Kinder haben Brot's nicht satt,

י שָּׁרִידִיו בּמְוָת ('לֹא יִקְבֵרוּ 'בּמְנָת ' אַלְמָנָתִיוּ לֹא ' תִּבְבֵּינָה:

וְבֶּסֶף ( ְּנְקִי יַחֲלֹק: בְּּסֶף ( בְּקָבּוּשׁ ', יְבִין וְצַבִּיקׁ יִלְבָּשׁ ', יְבִין וְצַבִּיקׁ יִלְבָּשׁ ז' ( יִבִין וְצַבִּיקׁ יִלְבָּשׁ ', יְבִין וְצַבִּיקׁ יִבְּיִּשׁ ', יִבְיִּלְ יִבְּיִּשׁ יִבְּיִלְּבָּשׁ יִבְּילִ

י בְּנָה (' כְעַכְּכִישׁ בֵּיהוֹ (' וּכְסָכְּה עֲשָׂה נצֵר '' וּכְסָכְּה עֲשָׂה נצֵר '' יוֹסִיף '' עִשִׁיר וִשְׁבַב וְלֹא (' יוֹסִיף עִינְיוֹ פַּקָח וְאָינְנוֹ:

" הַשִּׁינֵרוּ ("ביוֹם בּלְּהוֹת לִיְלָה נִּנְבַתוּ סוּפָּה " ("'יִשְׂאָהוּ קְדִים וְיֵלֹךְ וִישִַׂעָרָהוּ מִפְּקוֹמוֹ:

יְּיְשָׁלַדְּ אֶלְיוּ וְלֹא יַחְמוֹל מְיָרוֹ בְּרָח מִיָּרוֹ בְּרוֹחַ יִבְרֶח

<sup>1)</sup> M. ohne אלא, das Olshausen eingesetzt. 2) S. οὐδεὶς ελεήσει, P. במבים 3) S. χρυσίον. 4) S. ταῦτα πάντα δίκαιοι περιποιήσονται. 5) P. übergeht בקנאי . 6) M. עליבי. 6) M. פּלָניי . 8. ἀσπερ [σῆτες καὶ ἀσπερ] ἀράχνη, P. ע. . V. tinea. 7) S. übergeht den Stichos. 8) M. אָמָסף, S. προσθήσει, P. במבים . 9) M. במים . 90 M. במים .

Beim Tod wird, was ihn überlebt hat, nicht begraben, Und seine Wittwen weinen nicht.

Wenn er das Silber anhäuft wie den Staub Und sich Gewänder schafft wie Thon, Er schafft's, doch der Gerechte trägt's Und ein Schuldloser theilt sein Silber aus.

Er baut sein Haus wie eine Spinne, Wie eine Hütte, die ein Wächter macht, Er legt sich reich zum Schlaf, doch bleibt er's nicht, Er thut die Augen auf, und es ist hin.

Am Tage wird ihn Schrecken fassen, Ein Sturmwind reisst ihn nächtlich fort, Ein Gluthwind hebt ihn auf, so dass er hingeht, Und schauert ihn von seiner Stätte fort.

Und schonungslos stürzt er sich über ihn, Er flieht vor ihm in rascher Flucht,

das folgende לילה verlangt hier ביום, neben Wind ist hier das Wasser nicht an seiner Stelle. 10) P. hat von diesem Stichos nur אולה בי בים בים לילה בי פים לילה בי חולך שולה, was zu der M.-Lesart ממים nicht passt; unser Text ist also gemischt aus zwei Recensionen. 11) M. מונישלי, wozu Gott Subj. und Geschosse Obj. sein sollen, von beiden weiss der Text nichts.

ישפקו עלימו כפימו ישפקו עליו ממקומו: ישרקו עליו ממקומו:

וְאָבָן ("זְצוּק נְחוּשְׁה: בּרְזֵל מִעְפָּר יְקָּח נְאָבָן ("זְצוּק נְחוּשְׁה: וָאָבָן

ה מץ שם לחשה ילְכְל-מִבְלִית הוא חומר שֶּבָן אִפָּל וְצַלְמוּת הְנְשְׁבָּחִים ('מִנְי-רְגָל הַלֹּי מֵאֲבָּוֹשׁ נְעוּ:

ּ אָרֶץ מְמֶּנְה וֵצֵא־לְחֶם וֹתַחְתֵּירָ נִרְפָּךְ ('בּמוֹ-אָשׁ

Die Leute schlagen ihre Hände über ihn zusammen, Und zischen über ihn von seinem Orte.

XXVIII. Denn Silber zwar hat einen Fundort, Und einen Platz das Gold, das man zum Läutern schmilzt, Das Eisen holt man aus dem Boden Und Steine schmilzt man um zu Kupfer.

Ein Ende macht der Mensch dem Dunkel,
Und bis zu jeglichem Ziele forscht er hin,
Nach Finsterniss' und dunkler Nacht Gesteinen,
Er bricht sich einen Stollen aus vom Boden:
Emporgezogen von des Schachtes Grunde,
So schweben sie von Menschen(hand gehalten), schwanken.

Die Erde, der das Brot entspriesst, Ihr tiefster Grund wird umgedreht mit Feuer,

Weilenden, bin ich unfähig, etwas zu denken. 4) S. ὁδδν δικαίαν. Die Uebersetzung: Die von einem Fuss vergessen, fern von Menschen hiengen, schwebten, kann ich nur für sinnlos halten. Ich vermuthe in הנשכחים Fehler für במשכחים, die emporgezogen werden, und in דגל oder wie ursprüngl. geschrieben sein mag, einen technischen Ausdruck für den Schacht, der uns, wenn דגל verdorben sein sollte, natürlich auf immer verloren ist. 5) M.

° מָקוֹם־סַפִּיר אָבְנֶיהְ וְעַפְרוֹת זָהָב ('לוֹ ' גְתִיב:

> לא־יָדְעוּ אָיִפּ וְלֹא שְׁזְפַתוּ אֵין אַיְה לא־הָדְרִיכָהוּ בָגִי־שְׁחַץ לא־עָדָה אָלְיוּ שְׁחַל בּחַלְטִישׁ שְׁלָח יְדוּ הָפַּדְּ מִשׁוֹיִשׁ הַרִים: הָפַּדְ מִשׁוֹיִשׁ הַרִים:

יְלְלְיִּקְר וְאָׁרִים בָּקֵּעְ וְלְלִיּקָר רְאָּחָה (' עִינוּ הְלְלִיּקָר רְאָחָה חָבָּשׁ וְתְעַלְמָּה יִצִּיא אוֹר: וְתְעַלְמָּה יִצִּיא אוֹר:

וְהַחָּכְמָה מָאֵין תִּמְצֵא וְהַחָּכְמָה מָאֵין תִּמְצֵא יָנִה מָקוֹם בִּינְה "לא־יָדע אֲנוֹש ("דִּרְכָּה וְלֹא תִמְצֵא בְּאֶרֶץ הְחִיִּים "הְהוֹם אָמַר לֹא בִי־הִיא וְיָם אָמַר אֵץ עִמְדִי:

לא־יָהַן סְגוֹר הַּחָהֶידָּ ' לאֹריַהַן יְםְנוֹר הַחָּתֶידָה יְשָׁקֵל בֶּטֶף מְחִירָה יְלֹא יִשְׁקֵל

M. zieht נחיב zam Folgenden, P. סביבים.
 S. δίνας.
 S. δφθ. μου; cod. C. αὐτοῦ; Hxpl.
 γ.
 4) P.

Es sind die Heimath des Sapphires ihre Felsen, Und Goldstaub — er hat einen Weg.

Nicht kennt der Aar ihn,
Nicht späht ihn aus des Geiers Auge,
Und nicht beschreitet ihn das stolze Wild,
Kein Löwe wandelt auf ihm hin, —
Der Mensch streckt seine Hand in das Gestein
Und wühlt die Berge von der Wurzel um.

Er spaltet Stollen in die Felsen
Und alle Kostbarkeiten schaut sein Auge,
Dämmt Wasseradern ein, dass sie nicht träufeln,
Und das Verborgne bringt er an das Licht.

Doch die Weisheit, wo wird die gefunden, Und wo ist der Einsicht Stätte? Niemand kennt den Pfad zu ihr Und im Land des Lebens findet sie sich nicht. Die ist nicht bei mir, so spricht die Tiefe, Und das Meer sagt: Nicht ist sie bei mir.

Nicht gediegen Gold gibt man dafür, Silber wird als Tauschpreis für sie nicht gewogen,

ערבה . 5) M. קרבה, S. δδον αὐτῆς cf. vs. 23 P. סובה

"לא תְסֶלֶּה ('בְּכֶתֶם אוֹפִיר ' בְשֹׁהַם יָקָר וְסַפִּיר:

לא־יָעוְכָנְּה זְהָב וּוְכוּכִית ('וְלֹא הָמוּרְתָה בְּלִי־פְּז '' רָאמוֹת וְנְבִישׁ לֹא יִזְבֵר '' יִמְשֶׁךְ חְכָּנְה פִּפְיִנִים '' לא־יְעִרְכָנְה פִּפְיִת-בּוּשׁ '' לא־יְעִרְכָנְה פִּפְיִת-בּוּשׁ '' לא־יְעִרְכָנְה פִּפְיִת-בּוּשׁ בְּכָתֶם מְהוֹר לֹא תְסֶלָה:

י וְהַחְּכְמָה מֵאֵין הָבוֹא וְצֵּעֻלְמָה מָעִינֵי כָל־חָי מַעוֹף הַשְּׁמִים נִסְהֵּרָה: מַעוֹף הַשְּׁמִים נִסְהֵּרָה:

ג אָבדּוֹן וְמָנֶת אֲמָרוּ הְבְּאַוֹנֵינוּ שְׁמָעֲנוּ שִׁמְעֵה הְצִּלְהִים הַבִּין דַּרְבָּה הוא יָדַע אָת־מְקוֹמֶה בִּי־הוּא לִקְצוֹת־רְאָרֶץ יַבִּים תַחַת בָּלִּדְמָעִים יִרְאָרָ

> י לְצַשׁוֹת לְרוּח מִשְׁקְלֹ וֹמִים תִּבּן בְּמְדֶּה בַּצִשׁתוֹ לַמְּמָר חֹק הָנָדְךְ לְחָזִיז קוֹלוֹת:

<sup>- 1)</sup> S. χουσίφ σωφίο ob χουσίοις ώφίο? 2) M. יחתו ohne

Nicht wird sie mit Ophirgolde aufgewogen, Mit kostbarem Onyx und Sapphir.

Nicht kommt Gold ihr gleich und nicht Krystall, Güldenes Geräth ist nicht ihr Tauschpreis, Niemand denkt da an Korall' und Glas, Weisheit fischen, besser ist's als Perlen, Nicht kommt der Topaz des Mohrenlandes gleich, Nicht um reines Gold wird sie verkauft.

Doch die Weisheit, woher kommt sie, Und wo ist der Einsicht Stätte? Ja, verborgen ist sie vor lebend'gem Auge, Und verschleiert vor des Himmels Vogelschaar.

Abbadon und Tod verkünden:
"Ihr Gerücht, wir haben's blos gehört,
"Elohim nur kennt den Pfad zu ihr,
"Er allein weiss ihren Platz,
"Denn er blicket zu der Erde Enden,
"Ueberschauet unter'm ganzen Himmelsrund;

"Sein Gewicht dem Wind bestimmend, "Wasser nach dem Masse messend, "Ein Gesetz dem Regen weisend, "Einen Weg des Donners Strahl.

אלא, so schon Theodt. 3) S. übergeht באונ'.

ַנְאָרֵה וְנִם-חַּקְרֵה הָכִינְהּ וְנִם-חַקְרֵה הַיִּמִירָה וְנִם-חַקְרֵהּ

הַן יִרְאַת אַדֹּנְי הִיא חָכְּמְה וְסוּר מֵרַע בִּינָה:

כט ל לא ניסף איוב שאת משלו ניאמר

מיריפּגני ('בִירְתִי-קְנֶם בְּעָמִר אֶלְהַ חִשְׁהְ בְּעִזֹר אָלָהְ חִשְׁהְ בְּעִזֹר אָלָהְ חִשְׁהְ בְּעִזֹר אָלָהְ חִשְׁהְ בְּעִזֹר אֲבִי עִמְּדִי בְּעָאִר יְצוּלְ עִמְּדִי בְּעָבְי בְּעָאִרִי יְצוּלְ עִמְּדִי בְּעָבְּי בְּעָאָר יִצוּלְ עִמְּדִי בְּעָבָּי

בֶּרַחוֹב אָבִין מוֹשְׁבִי

S. κατά μῆνα ἐμπρ., lies μῆνας.
 S. ὡς ὅτε ηὖγει, Μ. פְּהַלֹּן, P. בַּהַ מֹחֹבֵּי, und als zweite Uebersetzung
 בֹּסבִים בֹּיִם (ὀδοῖς ΑC.).
 S. ὅτε ῆμην ὑλωόης λίαν, lasen שֵׁלִי . P. übergeht den Stichos.

"Da schaut' er sie und thut sie kund,
"Bereitet und erforscht sie auch,
"Und spricht zum Menschen: [""Dieses wisse,
""Nicht Unerforschliches erforschen wollen,]
""Sieh, Furcht des Herren, das ist Weisheit
""Und Einsicht, vor dem Bösen weichen!"

XXIX. Und 'Ijjob fuhr fort, seinen Spruch zu erheben: Schema 8888|6656656565|888888|66464644666.

Ach wär' ich noch wie in vergangnen Monden,
Wie damals, als Eloah mich behütet,
Als seine Leuchte über meinem Haupt noch glänzte,
Und ich bei seinem Lichte gieng im Dunkel,—
Wie ich in meines Herbstes Tagen war,
Als Gottgemeinschaft noch mein Zelt umschloss,
Als der Allmächtige noch bei mir geweilt
Und meine Kinder mich umgaben!

Als meine Schritte sich in Rahm gebadet Und rings um mich ein Fels Heilströme a) ausgoss, Als ich beim Frühroth zu der Stadt hinausgieng Und auf die Strasse meinen Sitz gestellt,

 <sup>5)</sup> M. בְּחַמְה.
 6) S. τὰ δὲ δρη μου ἐχέοντο γάλακτι. P. übergeht vs. 6.
 7) S. ὄρθριος = שׁעֵר, M. שׁעֵר. Zu vgl. פֹּלֵי קרת morgendlich De Sacy, Chr. Ar. 3. P. 54, vs. 19. M. עַלִי קרת.

a) Wörtlich: Fettströme.

ראוני נערים ונחבאו וִישִׁישִׁים (' כָּלְם עָמְרוּ שָׁרִים עֲצָרוּ בְמָלִים " וְכַף יָשִׁימוּ לְפִיהֶם: [ נְגִירִים נֶחְבָּאוּ <sup>2</sup>] הוֹל- (<sup>3</sup> נְגִירִים נֶחְבָּאוּ וּלְשוֹנָם לְחִבָּם דְּבֵקָה בי און שְמִעה וַהְאַשְׁרֵני ' בֹּי בִּי־אָמַלִּט עָנִי <sup>(,</sup> מְשַׁוַע וָעֵין רָאָּחָה וַהְעִידִנִּי וְיָתוֹם וְלֹא־עֹוֵר לוֹ בָּרָכַת אוֹבֵד עֲלִי תְּבֹא יַלֵב אַלְּמְנָה אַרָנן: י צֶּדָק לְבַשְׁתִּי וַיִּלְבְּשׁנִי ' בִּי י בָּמָעִיל וְצָנִיף מִשְׁפְּמִי (\* בַּמָעִיל ייתי לְּעוֹר הָייתִי לְּעוֹר מִינִים הִייתִי וֹרַנְלִים לַפְּמֵחַ אָנִי אָב אָנֹבִי לְאֶבִיוֹנִים וָרַב לא־יָדעָתִי אָחָקְרַהִּי וְאַשִּבְּרָה מְתַלְּעוֹת עוְל וּמִשׁנְיוֹ אַשְׁלִידְ מָרָף:

Wo mich die Jungen sah'n und sich verbargen Und alle Alten sich vom Platz' erhoben, Wo die Gewaltigen die Rede hemmten Und auf den Mund die Hand gelegt.

Ihre Stimme [schwieg bei meinen Reden]
Und ihre Zunge klebt' an ihrem Gaumen, —
Denn hört's ein Ohr, so pries es mich,
Und sah's ein Auge, so gab mir's Recht,
Denn ich errettete den Armen, der da flehte,
Die Waise, die nicht Hülfe fand,
Mich traf des Untergehenden Segenswort,
Das Herz der Wittwe lehrt' ich Freude wieder.

Ich zog Gerechtigkeit mir an, es schmückte
Mein Recht mich wie ein Ehrenkleid und Turban,
Als Auge diente ich dem Blinden,
Als Fuss dem Lahmen ich,
Ein Vater war ich für die Armen,
Mir fremden Rechtsstreit forscht' ich aus,
Des Frevlers Backenzähne brach ich,
Entriss die Beute seinen Zähnen.

 $<sup>\</sup>frac{1}{2}$  ב  $\frac{1}{2}$  ב  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$ 

וְלַשְׁתִּר עִם־ (' קְנָה אָּנְוְע י בְּבוֹדִי (' חְרָשׁ אַקִּירִי י בְּבוֹדִי (' חְרָשׁ אַקִּירִי

י לי-שְׁמְעוּ וְיחֵלּוּ וְיִדְּמוּ לְמוֹ עַצְּתִי ה אְחָבִי ('דְבָּרִי לֹא ('יְשְׁבּוּ ה וְעָלִימוּ תִּפּוּ מְלְתִי וֹ וְיִחֲלוּ בִּמְּטְר לִי וֹ הִּיחָם בְּעָרוּ לְמִלְקוֹשׁ:

יי אֶשְׁחַק אָלִיהֶם לֹא יְאָמִינוּ וְאוֹר פְּנִי לֹא ('וַפִּילוּן " אֶבְחַר דַּרְבָּם וְאָשֵׁב ('ראש וְאָשְׁכּוֹן בְּמָלֶדְ ('בּנְּדוּד בַּאַשֵּׁר אַבָלִים יַנַחֵם:

<sup>1)</sup> M. 'A. Niemals hätte 'Ijjob gewünscht, mit seinem Neste, d. h. mit seinem Hause und seiner Familie zugleich unterzugehen, dies wäre gegen jede nationale und sittliche Möglichkeit. Die M.-Lesart ist sonach unter allen Umständen und unbedingt falsch. P. 1110 ist nach dem Hebr. verdorben aus ältrer Lesart bei Ephr. 110, S. οδοπερ στέλεχος φοίνικος, d. i. wie ein Palmenstumpf. Von hier stammt der Phönix und weiter

Da dacht' ich: Mit dem Calmus werd' ich sterben (spät),
Und wie der Sand am Meere wachsen,
Es öffnet meine Wurzel sich zum Wasser,
Und nächtlich fällt der Thau auf meine Ernte.
Mein Ansehn wird sich stets an mir verjüngen,
In meiner Hand mein Bogen sich erneuern.

Mich wird man hören, meiner harren, Und schweigend meinen Rath erlauschen, Nach meinem Wort nichts fürder ändern; Auf sie wird meine Rede träufeln, — Wie auf den Regen wird auf mich man warten, Den Mund dem Frühlingsguss entgegen öffnend.

Sie würden's nimmer glauben, wollt' ich lächeln, Sie werden meinen Frohsinn nimmer trüben a), Ich küre ihren Weg und sitz' als Häuptling Und lagre wie der König in der Streifschaar, Gleich einem Tröster Trauernder! —

ארן; σοπερ für dy ist erläuternd. 2) M. י רוכרי, P. במברי, אור אוריין, wobei entweder das איבין, אינין אינין אינין אינין, אינין אינין אינין אינין, אינין אינין אינין אינין, אינין אינין אינין אינין אינין, אינין אינין אינין אינין, אינין אינין אינין אינין, אינין אינין אינין, אינין אינין אינין, אינין אינין אינין, אינין אינין, אינין אינין, אינין אינין, איין, אינין, אינין,

י וְעַהָּה שְּׁחָקָּוּ עָלִי צָּעִירִים ('[מְמֶנִּי לְיָמִים] אַשֶּׁר־מְאַסְתִּי אֲבוֹתְם ' נְשִׁית עִם-בַּלְבִי צאני ' נַם-פֹח יְדִיהֶם לְמָה לִי עַלִּימוֹ אָבָד בְּלַח ' בַּחֶפֶר (' וּבִבָּפּן נַּלְמוּד:

> י הְערְּקִים . . צְּיָה . . . גְּיִה וּמְשִׁאָה וּמְשׁאָה וּמְשׁאָה . . [ אֶמֶשׁ ] שׁוֹאָה וּמְשׁאָה יהַמְּפִים מלוּח עלי־שִׁיח (' וְשׁרָשׁ רְהָמִם לִחְמָם ' מְן-(' וּוֹי יְגֹרְשׁוּ ' מִן-(' וּוֹי יְגֹרְשׁוּ

> > י יָרִיעוּ אַלִּימוּ כּנּנְּבּ בְּעַרוִּץ נְחָלִים לִשְׁכּן חֹרֵי אָפָּר וְבִפִּים בִּין-שִׂיחִים יִנְחָקוּ הַחַת חַרוּל יִסְפָּחוּ:

<sup>1)</sup> S. fehlt, dafür νῦν νουθετοῦσί με ἐν μέρει. 2) S. frei.
3) Μ. [ΣΞΞ]. P. übergeht Vs. 3—5a, unser Text ist auch lückenhaft. 4) S. οἱ περικυκλοῦντες (lies περικλῶντες) ἀλιμα ἐπὶ ήχοῦντι ist sicher Theodt. Dazu οἶτινες ἀλιμα ἦν αὐτῶν τὰ οῖτα. — dann ἄτιμοι δὲ καὶ πεφαυλισμένοι ἔνδεεῖς παντὸς ἀγαθοῦ. Das ήχοῦντι ist offenbar mit dem εὐήχων vs. 7 identisch;

Doch nun verspotten mich Gesellen,
Deren Vorväter ich verachtet,
Sie zu den Hunden meiner Heerde stellend;
Was sollte mir auch wohl der Hände Arbeit
Von Menschen, deren Vollkraft schwindet
Durch Mangel und der Steppe Hunger!

Die an der Steppe [Kräutern] nagen,
[Die leben in der] Oede und Verödung,
Die um den Schihbusch lagernd Melde pflücken
Und deren Speise Ginsterwurzel ist,
Die von dem Volke man vertreibt
[Und in den Dörfern nimmer duldet].

Geschrei erhebt man über sie, wie über Diebe: "Bleibt doch in euren schauerlichen Schluchten, "In euren Erd- und Felsenlöchern! "Sie mögen zwischen ihren Schihgebüschen kreischen, "Sich unter Nesselstauden lagern!"

בני גבל גם-בני בלי-שם נְבָּאוּ מִן-הָאָרֶץ 'ושה גגינתם הייתי וַאָהִי לָהֶם לְמָלָה הָעָבוּנִי רְחַקוּ מָנִי וּמִפַּנֵי לֹא־חֲשָׂבוּ רֹק: יִי (' כִּי־יָתִרוּ פֶּתַח וַיִּעַנְנִי ' יִּתְרוּ וֹרָסֶן <sup>(\*</sup> מִפְנִי שָׁלֵחוּ על־יָמִין פּרְחָה יָקוּמוּ (\* [רַגְלַי שִׁלֵחוּ) וַיָּםֹלֹּוּ עֵלִי ('אָרחוֹת אֵירָם נֶתִםוּ נִתִיבָתִי לְהַיָּתִי יעילו לא עור למו: יַ בָּפָּרָץ רָחָב יֵאֵתִיוּ יִ תַּתַת שׁאָה הָתַנֵּלְנְלוּ י הַהַפַּדְ עֵלִי בַּלְּהוֹת '' שֹרָהף פָרוּח (, גְּדְבְּתִי יבְעָב ( אֶבְרָה יְשָׁאָתִי: י וָעַהָּה עָלִי תִּשְׁתַפַּדְּ נִפְּשִׁי '' יאַתַזוּנִי יִמֶי־עֹנִי

Ruchloser Söhne, Kinder Namenloser,
Die aus dem Lande man hinauspeitscht, —
Ihr Spottlied bin ich nun geworden,
Und bin in ihren Mund gekommen!
Aus Ekel stehn sie scheu von ferne,
Und schämen sich nicht, vor mir auszuspeien.

Denn draussen gaffen sie und quälen mich Und werfen vor mir ab der Sitte Zügel. Zur Rechten stellt die Brut sich auf Und bahnt sich ihre unheilvollen Pfade wider mich. [Sie haben meinen Steig zerstört, zu meinem Sturze Helfen sie, denen kein Helfer ist. Dillmann.]

Sie nah'n sich wie durch eine breite Bresche Und wälzen unter Trümmern sich heran, Es hat sich Schrecken wider mich gewendet, Verfolgt mein Ansehn wie ein Sturmwind, Und meine Hülfe schwindet wie die Wolke.

Und nun fliesst meine Seele in mir hin Und es erfassen mich des Jammers Tage,

βησαν τρίβοι μου | ἐξέδυσαν γάρ μου τὴν στολὴν | βέλεσιν αὐτοῦ κατηκόντισέ με | κέχρηται δέ μοι ὡς βούλεται | ἐν ὀδύναις πέφυρμαι | ἐπιστρέφονται μου αι ὀδῦναι | ἄχετό μου ἡ ἐλπὶς ὅσπερ πνεῦμα ||. 5) Ρ. ιπεπ.

ל" ("אַדְּ לֹא־בְעִי יִשְׁלֹח־יָד אַם־בָּפָּידוֹ לְהָן שׁוּע אַם־לֹא בְּכִיתִי לְקְשׁה־יוֹם עָגָּמָה נָפִשִׁי לְאָבִיוֹן

<sup>1)</sup> S. διαλέλυται. P. lückenhaft. 2) S. ήγησαι δέ με ίσα πηλφ. P. 3) S. έν γη και σποδφ μου ή μερίς.
4) S. έστησαν, κατενόησαν. Μ. ήμερι. 5) S. επέπεσαν δέ μοι ἀνελεημόνως. 6) S. εμαστίγωσας = 1 μωμί. 7) S. εταξας δέ με εν δδύναις και ἀπέβριψάς με (ήμε) ἀπό σωτηρίας

Die Nacht bohrt meine Glieder von mir ab
Und meine nagenden Schmerzen ruhen nimmer.
Mein Kleid verzerrt sich durch der Glieder Schwellung
Und eng umschliesst mich's wie das Halsloch;
Er hat zu Boden mich geworfen,
Wie Staub und Asche bin ich worden.

Ich fleht' um Hülfe, und du hörtest nicht,
Du standst und hieltest mich im Auge,
Du wandeltest dich zu meinem Feinde
Und geisselst mich mit deiner Hand Gewalt, —
Du hubst mich auf zum Wind und liessest mich fahren,
Du liessest mich zerrinnen, bringst mich um,
Ich wusst' es ja, du wirst zum Tod mich führen
Und zu dem Haus, wo alles Leben hinkommt.

[Jedoch wird bei dem Einsturz einer nicht die Hand ausstrecken?

Oder bei seinem Untergang — nicht darob Geschrei?

Dillmann.]

Ich habe über mich geweint, den hart Bedrückten, Und über mich, den Bettler, hab' ich Leid getragen,

נְּיִנְיתִי וַיְּבֹא רְעְ 'בָּיּתִי וַיְּבֹא רְעְ 'נְאַנְחַלְּה לְאוֹר וַיְבֹא אֹפֶּל '' מעי רָהָחוֹר וְלֹא־דְמוּר קְדְּמָגִי יְמֵי־ענִי:

לקר הלקתי בלא (' חקה קלא (' חקה קלא הייתי לתגים יובע לבנות יענה "גענה יענה יענה יענה יענה יענה הייתי לבנות בעלי יוהי לאבל בניי לקול בנים:

לא ' בְּרִית בְּרַתִּי לְּעִינְי יְּמָה אֶתְבּוֹגוְ עַל־בְּתוּלְה יְמָה חֵלֶּק אֱלוֹהַ מְמְעַל יְנְתָלת שׁדִּי מְמְּרוֹמִים יְנְבֶר לְפִׁעֲלִי אֶנְן יְנְבֶר לְפִׁעֲלִי אֶנָן יְבָלא־הוּא יִרְאֶה דְּרָכִי יְכָל־צְעֲדִי יִסְפּוֹר:

אם-הָלכְהִי עם- ("שְׁוָא ' וֹהַחַשׁ עַל-מִרְסָה רִגְּלִי

S. ἀνευ φιμοῦ.
 S. γελοιαστῶν.

Denn Gutes hofft' ich, Uebles kam,
Ich harrt' auf Licht, doch Dunkel nahte.
Es wallen meine Eingeweide und ruhen nimmer,
Und meines Elends Tage treten mir entgegen.

Ich schleich' als Trauernder ohne Sonnenstrahl, Ich steh' in der Versammlung bitter klagend, Genosse bin ich der Schakale,
Der (krächzenden) Straussenweibehen Bruder;
Sich schwärzend fällt die Haut mir ab,
Und von der Trockniss glühen meine Knochen,
Es wandelt meine Cither sich zur Trauer
Und die Schalmei zu Klagetönen. —

XXXI. Und doch! Ich schloss mit meinen Augen einen Bund Und schaute keine Jungfrau lüstern an; — Denn was verhängte Eloah drob von oben, Und was bestimmte der Allmächtige von der Höhe? Wahrhaftig für den Frevler das Verderben Und unerhörtes Unheil für die Uebelthäter! Doch wahrlich meinen Pfad mag er betrachten Und alle meine Schritte zählen!

Wär' ich mit Bosheit umgegangen, — Wär' zum Betrug mein Fuss geeilt, — י יִאְשְּקְלֵנִי בְּמָאוְנִי־עָדֶקּ יִנִדע אֲלוֹהַ תְּמְּתִי יִנִדע אֲלוֹהַ תְּמְתִי יִּנְבַפֵּי דְּבַק (' מָאוּם יִּנְבַפֵּי דְּבַק (' מָאוּם אַזְרָעָה וְאַחֵר יאבל: אַזְרָעָה וְאַחֵר יאבל:

י אָם-נְפְּתָּה לָבִּי עַל־אָשְׁה '' נְעַל־פָּתַח רַעִי אָרְבָתִי '' נְעַלִּיהְ יִכְּרְעוּן אֲחַרוּן '' נְעָלִיהְ יִכְּרְעוּן אֲחַרוּן '' נְתִּאָיהְ יִכְּרְעוּן אֲחַרוּן '' נְתִּאָ תָּי יִבְּרְעוּן אַחַרוּן '' בִי אָשׁ הִיא עַד-אֲבַדְּוֹן תּאַבֵּל '' בִי אָשׁ הִיא עַד-אֲבַדְּוֹן תּאַבֵּל '' בִי אָשׁ הִיא עַד-אָבַדְּוֹן תּאַבֵּל '' בִי אָשׁ הִיא עַד-אָבַדְּוֹן תּאַבֵּל

י אָם־אָמָאם מִשְׁפַּט עַבְדִּי וְאָמָתִי בָּרִבְם עַמָּדִי וֹמָה אֱעָשֶׂה בִּי-(י' יֶקוּם אֵל וֹכִי־יִפָּקֹד מָה אֲשִׁיבְנִּיּ

<sup>1)</sup> S. ἔσταμαι. 2) S. δώρων. 3) S. ἄξόιξος δὲ γενοίμην ἐπὶ γῆς. 4) S. ἀρέσει = rad. μπ oder ἀλέσει? 5) S. τὰ δὲ νήπιά μου ταπεινωθείη. P. Δεὶ. 6) S. θυμός

Eloah wäge mich auf gerechter Wage,
So wird er meine Unschuld finden!
Wenn von dem Pfad mein Schritt gewichen
Und wenn mein Sinn des Aug's Gelüsten folgte,
Wenn fremdes Gut an meinen Händen klebte,
So will ich säen, ein andrer mög' es essen!
[Und meine Sprossen entwurzelt werden.]

Liess sich mein Herz zu einem Weib verführen, So dass ich an des Freundes Thür gelauert, — Mein Weib mag dann für einen andern mahlen Und andre mögen über ihr sich krümmen, Denn das ist Schandthat sonder Gleichen, Ja das verdammenswerthe Schuld, Ein Feuer ist's, bis zur Vertilgung fressend, Das alle Frucht mir in der Wurzel tödtet.

Verachtet' ich jemals meines Knechtes Recht, Und meine Magd, so oft sie mit mir stritten, Was wollt' ich thuen, wenn sich Gott erhöbe, Was ihm entgegnen, wenn er untersuchte?

י הַלא־בַבָּמָן עשׁנִי עִשְׂרוּ (' וַיְבוֹנֵנוּ בְּרֶחֶם אֶחָד:

'' אִם־אָּמָנע מֶחַפֶּץ דַּלִּים
 וְעִינִי אַלְמְנְה אַכְלָה
 יֹ וְאַכל פְּתִּי לְכַדִּי
 וְלֹא־אָכל יְתוֹם מְמֵּנְה
 יֹ כִּנְעוּרַי (' נְדְּלַנִי כָאָב
 '' נְּקְלַנִי כָאָב
 וּמְבֶּמֶן אִפִּי (' נְקַנִי כָאָב

אם-אָרָאָה אוֹבֵד מִבְּלִי לְבוּשׁ (' זְלֹא אָתֵן בְּסוּת לְאָבִיוֹן '' זְלֹא אָתֵן בְּסוּת לְאָבִיוֹן '' אַם-לָא בַּרְכוּנִי (' חָלְצְוֹ '' יִתְחַמְּם:

י״ אם-הָנִיפּוֹתִי עַל-יָתוֹם יָדִי בּי־אָרָאָה בַשַּׁעַר עֵוְרָתִי וְאָזָרֹעִי מִקּנְה תִּשְׁבֵר י״ ("בִּי-פַחַד אַלַי אַיד אַל הַיִּי וֹמִשְּׁאָתוֹ לֹא אוּכָל:

Fürwahr, der mich erschuf, schuf ihn im Mutterleibe, Derselbe hat im Schosse uns gebildet!

Wenn ich die Armen vom Gewünschten fernhielt, Verschmachten liess der Wittwen Auge, Und meinen Bissen ass für mich allein, So dass die Waise Nichts davon gegessen, — Da Er von Klein auf väterlich mich aufzog Und mich vom Mutterleibe an geleitet, —

Wenn ohne Kleid ich den Verlornen sah, Und nicht dem Armen eine Decke bot, Wenn mich nicht seine Hüften segneten Und er von meiner Lämmer Schur sich wärmte, —

Wenn gegen die Waise meine Hand ich schwang, Weil ich im Thore Schutz für mich gesehen, So falle meine Schulter aus dem Rücken Und von der Röhre abgebrochen sei mein Arm, Denn Furcht erregte Gottes Macht für mich, Und Nichts vermochte ich vor seiner Hoheit!

<sup>6)</sup> S. φόβος γὰς κυςίου συνέσχε με. Die Doppelübersetzung in P. Διω: σιδώ: σιδώ: stammt aus Spt. 7) S. ἀπὸ τοῦ λήμματος αὐτοῦ οὐχ ὑποίσω.

י אם-שֹמְתִּי זְהָב בִּסְלִי וְלַבֶּתֶם אָמִרְתִּי מִבְּמִחִי וֹלַבֶּתֶם אָמִרְתִּי מִבְמִחִי וֹלִבּיַכִבִּיר מֶצְאָה וָדִי:

ינת יאָר אור כּי יְהַל '' אַם־אָרְאָה אור כּי יְהַל וְיָרַת יָאָר הֹלֵהְ יי וִיּפְהְ בּפַּחָר לִבִּי וֹתִשׁק יְדִי לְפִי בּם־הוֹא עָוֹן פְּלִילִי בּי־בְתַּשְׁתִּי לְאַל מִפְּעֵל:

אַם־אָשָׂמָח בָּפִּיד מְשַׂנְאִי (יְּוְהָתְעַרַרְתִּי בִּי־מְצְאוֹ רְע וֹ וְלֹא־נְתַתִּי לְחֲמֵא חִבִּי לְשָׁאֹל בָּאָלְה נַפְשׁוֹ:

ַ הְּלָתֵי לָאֹרַח ("אָפְּתָּח: מי־יִתֵּן טִבְּשְׁרוּ לֹא נִשְׁבָּע ה' מִי־יִתֵּן טִבְּשְׁרוּ לֹא נִשְׁבָּעְ ה' אָפִרָּח:

וַיַתר תּלְמֶירָ יִבְבְּיוּן מִּזְעָק מִּדְטָתי תּזְּעָק יָבִּרָּיוּן מִּלְמֶירָ יִבְבָּיוּן

S. frei.
 S. καὶ εἰπεν ή καρδία μου εὐγε, ἀκούσαι ἀρα τὸ οὖς μου τὴν κατάραν μου, θρυλληθείην δὲ ἄρα ὑπὸ λαοῦ μου κακούμενος.
 S. θεράπαιναι = 'ΝΝ', denn 'ΝΝ'

Wenn ich das Gold zu meiner Hoffnung machte, Und reines Gold "du meine Zuflucht" nannte, Wenn ich mich meiner grossen Habe freute Und dass so sehr viel meine Hand erlangt, —

Wenn auf das Licht ich schaute, wenn es strahlt,
Und auf den Mond, der majestätisch wandelt,
So dass mein Herz sich heimlich liess verführen,
Und meine Hand sich auf den Mund gelegt (zur Kusshand)\*),
Verdammenswerthe Sünde wär' auch das,
Geheuchelt hätt' ich gegen Gott da droben!

Wenn ich mich über meines Feindes Unglück freute Und jubelte, wenn ihn ein Uebel traf, — Doch nicht erlaubt' ich Sünde meinem Gaumen, Nach seinem Leben durch den Fluch zu trachten!

Wenn all' mein Hausstand nicht erklärte: "Wer ist von seiner Schüssel nicht gesättigt?" Nie übernachtete ein Fremdling auf der Gasse, Und meine Thüre öffnet' ich zum Wege!

Wenn selbst mein Acker mich verklagt, Und alle seine Furchen weinen,

geht voran. 4) S. τίς ἀν δφη ἡμῖν τῶν σαρκῶν αὐτοῦ πλησθήναι. 5) S. ἀνέφκτο. a) Beschreibung des Sterndienstes, wobei
man den Gestirnen eine Kusahand zuwarf.

אם־פֿחָה אָכּלְתִּי בְלִּי כְסָף וְגָפָשׁ בָּאָלֶיהָ (' הַפְּחָתִּי '' תַּחַת חִשָּׁה יֵצֵא חוֹחַ וְתַחַת-שִׁעָרָה בָאִשָּׁה:

> אַם־בּפִּיתִי כָאָדָם פְּשָׁעִי " יַּ לְּטְמוֹן בְּחֻבִּי עֲוֹנִי
> יַ (בּי אֱעַרוֹץ הְמוֹן רַבְּה יַבְּיִז־מִשְׁפְּחוֹת יְחַמֵּנִי יַּ הְשָׁבִי לִא-אֵצֵא פְתַח(" מִי יִמֶּן-לִי שׁמֵע לִי:

בְּמוֹ נְגִיד אָקְרֶבְנוּ: י אָעָנְדֶנּוּ עִשְׁרוֹת לִי י אָעָנְדֶנּוּ עִשְׂרוֹת לִי י אָעָנְדֶנּוּ עִשְׂרוֹת לִי י הָקֶרְנָנִיּ עִשְׁרוֹת לִי י הָקרְנָנִיּ י הָקרְנָנִיּ

<sup>1)</sup> S. ελύπησα, P. ΔΔΟς . 2) S. fehlt. 3) S. ού γάρ διετράπην πολυοχλίαν πλήθους τοῦ μὴ ἐξαγορεῦσαι ἐνώπιον αὐτῶν, εἰ δὲ καὶ εἰασα ἀδύνατον ἐξελθεῖν θύραν μου κόλπφ κενῷ.
4) P. setzt ΔΙΟΩΟ Ισιώς ΔΔΙς ΙΙ ΙΔΩΩΟς ΙΙΔΩΩΟς του. 5) S. χεῖρα δὲ κυρίου εἰ μὴ ἐδεδοίκειν. 6) S. ἀνεγίνωσκον.

Wenn seine Kraft ich ohn' Entgelt verzehrte Und seiner Pächter Seelen drückte, So mögen Dornen statt des Waizens sprossen Und Unkraut statt der Gerste stehn!

Verdeckt ich meine Fehler, wie's die Menschen pflegen, Indem ich meine Schuld im Busen barg,
Dass ich den grossen Haufen scheute
Und der Geschlechter Verachtung mich erschreckte,
So dass ich schwieg und nicht zur Thür hinausgieng, —
O hätte ich doch einen, der mich hörte!

Hier meine Unterschrift, — Gott widerlege mich, Und hier die Klagschrift, die mein Gegner schrieb! Wahrlich, ich lege sie auf meine Schulter, Ich hefte sie als Diadem mir an, Ich nenne meiner Schritte Zahl, Und wie ein Fürst lass' ich den Gegner vor!

<sup>7)</sup> S. καὶ εἰ μὴ ὑήξας αὐτὴν ἀπέδωκα, οὐδὲν λαβών παρὰ χρεω-φειλέτου = 'בְּחַבְּהַ P. statt אַקְרְבוּן Deutung, Verderbniss oder andre Lesart wie חבר ? — Durch die hier vorgenommene Umstellung der Strophe bessert sich nach meinem Urtheil der sonst immerhin anstössige Schluss.

לח׳ לט ' וַיַען־יְהוָה אָת־אִיוֹב (' מִנִּי הַפְּעָרָה וַיֹּאמר

° סִי זָה מַחְשִׁיךְּ אֵצְה בְּמָלִין בְּלִי־דְעַת אַזְר־נָא בָנֶבֶר חַלְצִיךְּ וְאָשָׁאָלָךְ וְהוֹדִיעֵנִי:

אַפּר. הָיִיהָ בְּיָסְדִי־אָרֶץ הַּנְּרָה הָיִיהָ בִּיְּכָּה בִינְה מִי־שָׁם סְמַבֶּיִהְ בִּינְה אוֹ מִי־נְּטְה אֲלְיִהְ הְּיִּבְּעוּ אוֹ מִי־נְטְה אֲלְיִהְ הְּוּ אוֹ מִי־נְרָה אֶבֶן בִּנְּהָה הַבְּרָא-יַחַד בּוֹכְבֵי בַּקָּר תְּדִיעוּ בְּלִ-בָּנִי אֵלְהִים:

> וֹאָשִׁים בְּרִיחַ וּדְלְּתִים יְם בְּגִיחוֹ מֵרֶחָם יֵצֵא (\* בְּגִיחוֹ מֵרֶחָם יֵצֵא (\* בְּגִיחוֹ מֵרֶחָם יֵצֵא (\* בְּגִיחוֹ מֵרֶחָם יֵצָא (\* בְּגִיחוֹ מָרֶחָם יִצָּא (\*

<sup>1)</sup> M. אור. 2) M. בְּרָן, S. ότε έγεννήθησαν ἀστρα, C. hote stameopi nie nisiu. P. בְּרָן בּיִּבּן בּיִּבּן אוֹרָן, P. בְּרָם, S. ἐφραξα. 4) P. setzt zu מוב ביבויס; bei

XXXVIII. XXXIX. Da erwiederte Jahveh dem 'Ijjob aus dem Gewittersturm und sprach:

Schema 4 | 888666666666 | 888866888.

Wer ist der, der die weise Führung leugnet In solchen einsichtlosen Reden? So gürte deine Lenden wie ein Mann, Ich will dich fragen, lehre mich:

Wo warest du, als ich die Erde gründete?
So sag' es, wenn du Kunde weisst!
Wer legt ihr Maasse an, dass du es wüsstest,
Oder wer breitet über ihr die Messschnur aus,
Auf was sind ihre Pfosten eingesenkt,
Oder wer hat ihren Grundstein festgelegt,
Erschuf die Morgensterne in's Gesammt,
So dass die Engel alle jubelten?

Wer hegte das Meer in Doppelthüren ein,
Als quellend es dem Mutterschoss entsprang,
Als ich die Wolke ihm als Hülle umgelegt
Und Wolkendunkel wie die Windel,
Als mein Gesetz ich drüber stellte
Und Riegel legt' und Doppelthüren,

י וְאמר עד־פּה הָבוֹא וְלֹא תֹסִיף ' וְאַמר עד־פּה הָבוֹא וְלֹא תֹסִיף ' וִשְּׁבֵר וְאוֹן נַּלֶּיהְ:

יִּוֹלֵיאָ לִמָה תִּשְׁבֵּר: יִּ וְיִמְּנִע מֵרְשְׁאֵים אוֹרָם יִ וְיִמְיִבְּנִע כִּיְמְּוֹת הְאָרֵץ יִ לְאֲחוֹז בָּכִּנְפוֹת הְאָרֵץ יִ לְאֲחוֹז בָּכִנְפוֹת הְאָרֵץ יִ לְאֲחוֹז בָּכִנְפוֹת הְאָרֵץ יִ הַמִּימִידְ צִּוֹיתְ בַּמֶּר

הַנֵּר אִם־יָרְעָהָ (° כָּלָּה:
'' הָנְּלֵּרְ לִּךְּ שְׁעֲרֵי־מְנֶתְ
'' הָנְּלְּרִּ לִּךְּ שְׁעֲרֵי־מְנֶתְ
'' הָנְּלְּרִּ לִךְּ שְׁעֲרֵי־מְנֶתְ
'' הָנְלָּרִי צִּלְמוּת הִּרְאָהּ
'' הָנָבְרִי צִּלְמוּת הִּנְאָהּ

Und als ich sprach: Bis hierher geh', nicht weiter, Und hier zerschelle deiner Wellen Trotz!

Entbotest du seit deinem Leben je dem Morgen,
Das Frühroth, lehrtest du es seinen Platz,
Der Erde Zipfel anzufassen,
So dass die Häupter von ihr aufgerüttelt werden,
Dass sie wie Siegelthon sich (leicht) verwandelt,
Und alles in den Kleidern steht,
So dass der Frevler Licht entzogen
Und der erhobne Arm gebrochen wird?

Gelangtest du bis zu den Meeresquellen, Bist du gekommen zu der Tiefe Grund, Sind aufgethan vor dir des Todes Pforten, Des Dunkels Thore, hast du sie geschaut, Hast du der Erde Breiten überblickt? So sag's, wenn du das Alles kennst!

enl γης. Ich halte die folgenden 4 Stichen für verdorben, dann quand même wieder hergestellt, aber nicht im Sinne des Dichters. Die Schöpfung der Thierwelt in S. scheint am Platze. 5) M. 100, die Beduinen schlafen nackt, P. 100, 100 (6) M. 100, verdächtig. S. πόση τίς έστιν. C. t'e uir te. P. fehlt.

וִמִּסִפַּר וָמֵיךּ רַבִּים: יְדִעְתְּהָ כִּי־אָוּ תִּנְּלֵד יִבִי (' תִּקְתוֹנִי אָל-נְּבוּלוּ יִבִּי (' תִקְּתוֹנִי אָל-נְבוּלוּ יִּבִי (' תִקְּתוֹנִי אָל-נְבוּלוּ יִּבְירִ תִּבְּירָ יִשְׁכְּן־אוֹר

ִיפָץ קְרִים אֲלַ־אַנְץ: אֵי־זֶּה הַנֶּנֶךְ יִחְלֶּק (יְרִּהַ אֲשִׁר חְשַׂרָתִּי לָעָת צְּר אַשָּׁר חְשַׂרָתִי לָעָת צְּר הַבְאתְ אָל־אִצְרוֹת שְׁלֶּג

י ("מִי-פִּלַּג לְשֶׁטֶף הְּעֻלְּה וְדֶּבֶּדְּ לְחָזִיז לְלוֹת י לְהַמְטִיר עַל־אָבֶץ לֹא אִישׁ מִדְבָּר לֹא-אָדָם בּוֹ י לְהַשָּׁבִּיעַ שׁאָה וּמְשׁוֹאָה וּלְהַצָּמִיחַ מֹצֵא דָשָׁא:

הֵישׁ לְמְטָר אָב '' הָישׁ לְמְטָר אָב אוֹ מִי-הוֹלִיד אָנְלֵי טַל

M. חַקְּחֶבּּוּ. S. dydyous με. C. ebenso. P. ist gestört.
 M. אור, das hier zu früh kommt und zu קרים nicht passt-

Wo ist der Weg zum Sitz des Lichtes,
Wo hat das Dunkel seinen Platz,
Dass du zu seiner Grenze hin mich leitest
Und auf den Pfad zu seinem Hause merkst,
Du weisst's, denn damals warst du schon geboren,
Und deiner Tage Zahl ist gross.

Gelangtest du bis zu des Schneees Speichern, Erschautest du des Hagels Kammern, Den für die böse Zeit ich aufbewahre, Für Kampfeszeit und Kriegestage? Wo ist der Weg, auf dem der Wind sich theilt, Auf dem der Oststurm ob der Erde ausströmt?

Wer spaltet den Kanal dem Regengusse Und für den Donnerkeil den Weg, Die menschenleeren Fluren zu bewässern, Die Trift, auf der dann Niemand weilt, Die dürre Oede satt zu tränken Und grünen Pflanzenwuchs hervorzulocken?

Hat der Regen einen Vater, Oder wer erzeugt des Thaues Tropfen,

Em. von Ewald Salom. Schrift. S. 252. 3) P. gestört.

וּפָגִי תָהוֹם (' יִתְלַבְּדוּ הָפָבר שָׁמִים מִי יִלְרוֹ מָבּשָׁן מִים (' יִתְלַבְּדוּ מָבָּמָן מִי יָצָא הַקְּרַח

יי ("הַהְקּשֵׁר מְעָדְנּוֹת כִּימָה אוֹ־מוֹשְׁכוֹת בְּסִיל הְפַּחֵח "" הַתּצִיא מִזְּרוֹת בְּעָהוֹ נְעִישׁ עַל־בְּנֶיהָ ("הְנַחֵם "" בְּיָדְעָהְ חֶקּוֹת שְׁמִים אִם-הָשִּׁים מִשְׁמַרוֹ בְאָרֶץ:

> י" הַתְּרִים לְאָב קוֹלֵּךְ וְשִׁפְּאַת-מִים (' הְּכִפֶּןּ, הַתְשֵׁלֵח בְּרְקִים וְיֵלֵכוּ וִיאִמָרוּ לְדְּ הַנְּנוּ

<sup>1)</sup> M. stellt die Verba um, die Ausl. künsteln. 2) Warum מערני hier etwas anderes heissen soll, als anderwärts, lässt sich nicht absehen. Die Plejaden sind der liebliche Gürtel, den sich Eloah umlegt, den 'Ijjob aber nicht hat; darum ist Pi:el punctirt. Auch Imruulqais vergleicht die Plejaden einem Gürtel Moall. 25 ed. Arnold. 3) M. מְנֵחֵם. S. deutet frei und gibt מִל בניה durch κόμης αὐτοῦ! Danach C. umdeutend uoh pisiu nte ruhi chnaenf et'en pefmoh, d. i. bringst du den Abendstern zu seiner Fülle.

Aus wessen Schosse geht das Eis hervor, Wer gebar des Himmels Reif, Wenn zu Stein die Wasser sich verbinden Und der Tiefe Antlitz sich verhüllt?

Gürtest du Plejadenschönheit um dich,
Lösest du Orion's Fesseln auf?
Treibst du das Gespann rechtzeitig aus,
Tröstest über ihre Söhne du die Ajisch? [d. i. der Alde-,
baran]

Kennest du die Satzungen des Himmels, Weisst du seinen Einfluss auf die Erde?

Hebst du deine Stimme zu der Wolke, Und bedeckst du sie mit Wasserfluthen? Sendest du die Blitze, dass sie gehen, Dass sie zu dir sagen: Wir sind da?

אוֹ מִי־שָׁת בַּשָּׁחוֹת חְכִּמְה (מִי־נָתְן לִשֶּׂבְנִי בִינָה:

<sup>°</sup> מִי־יָסַפֵּר שְׁחָקִים בְּחָכְּמָה <sup>°</sup> וְנִבְלֵי שְׁמִיִם מִי יִשְׁבִּיב <sup>°</sup> בְּצָּקָת עָפָר לִמּוּצָק וֹרְנָבִים וְדָבָּקוּ

> "הָתְצוּד לְלְבִיא מְּרֶף ׁ וְחַיַּת בְּפִירִים תְּמֵלֵא "בּי-("יְשׁחוּ בִּמְּעוֹנוֹת יַשְׁבוּ בַסְבָּה לְמוֹ-אָרֶב מִי יָכִין לְעוֹרֵב צֵידוֹ מִי יָכִין לְעוֹרֵב צֵידוֹ

בּי יְלְדָוֹ אֶל־אֵל יְשׁוֵּעוּ יִתְעוּ לְבְלִי־אֹכֶל

לְפֵׁ ' בְּנְדַעָהָ עָת לֶּבָת יַעֵלֵי־פָלַע חלל אָיָלוֹת תִּשְׁמֹר הַסְפּוֹר יְרָחִים הְּמַלֶּאנָה יְיִדְעָהָ עַת לִּרְהְנָה יְיִדְעָהְ עַת לִּרְהְנָה

<sup>1)</sup> S. τίς δὲ ἐδωκε γυναιξίν ὑφάσματος σοφίαν ἢ πολιτικὴν ἐπιστήμην.

2) P. 2022 und Verb. (die zwei folgenden Stichen Δε 2012) [21] (λείς με 2012); Beweis

Wer denn legt in's Wolkendunkel Weisheit, Und wer gab dem Lichtblitz Einsicht?

Wer in Weisheit hat gezählt die Wolken Und wer geusst des Himmels Schläuche aus? Wenn der Staub zu Teig sich dichtet Und die Schollen an einander kleben?

Jagst du Beute für die Löwin, Stillest du der jungen Löwen Hunger, Wenn sie in den Schluchten kauern Und im Dickicht liegen Beut' erharrend? Wer verschafft dem Raben seine Atzung,

Wenn zum Herren seine Jungen schreien Und aus Nahrungsmangel taumeln?

XXXIX. Kennst du die Zeit, zu der die Gemsen werfen, Beachtest du's, wenn die Gazellen werfen, Zählst du die Monate, die sie erfüllen, Und kennest du die Zeit, da sie gebären?

genug für die im Msr.-Text angedeutete Störung. 3) P. den Stich. احبت الأحساس , der folgende fehlt. הַּבְרַעְנָה יַלְדִיהֶן הְפַּלֹחְנָההַבְלִיהֶם הְשֵׁלְחְנָהיַחְלְמוּ בְנֵיהֶם יִרְבּוּ בַבְּר יִצְאוּ וְלֹא־שָׁבוּ לְמוֹ:

 מִי־שַׁלַח פֶּרֶא חְפְּשִׁי
 וֹמֹסְרוֹת אֶרוֹד מִי פִּתַּחַ
 אֲשֶׁר-(' שַׂמְהִי עֻרְבָה בִיתוֹ וֹמִשְׁבְּנוֹתְיו מְלַחָה יִשְׂחָת לַוְנִשׁ לֹא יִשְׁמְע יְתְּוֹּר הְרִים מְרְעָהוּ
 יְתְוֹּר בְּרִים מִרְעַהוּ
 וְאַחַר בְּלֹ־יְרוֹק (' יִדְרוֹשׁ:

י הַיאָבָה רֵים עָבָדְּ אָם־יָלִין עַל־אָבוּטֶּךְ אָם־יָלִין עַל־אָבוּטֶּךְ הְתִּבְטָּח־בּוֹ בִּי־רַב פֹחוּ הְתְאָמִין בּוֹ ('פִי־יָשׁוּב הֹתְאָמִין בּוֹ ('בִּי־יְשׁוּב הֹתְאָמִין בּוֹ ('בִּי־יְשׁוּב הֹתְאָמִין בּוֹ ('בִּי־יְשׁוּב הֹתִאָּמִין בּוֹ ('בִי־יְשׁוּב

Sich beugend lassen sie die Jungen aus, Und so entladen sie sich ihrer Schmerzen, Ihre Kinder wachsen, werden gross im Felde, Sie gehen fort und kehren nicht mehr wieder.

Wer sandte frei den wilden Esel aus
Und wer entfesselte der Steppe Esel,
Dem ich die Trift zur Wohnung angewiesen
Und salz'ge Wüste als den Lagerplatz?
Er lacht ob des Getümmels in der Stadt,
Und nimmer horcht er auf des Treibers Stimme,
Er späht die Berge aus, die seine Weide,
Und allem grünen Kraute jagt er nach!

Wird dir der Oryx willig dienen
Oder Nachts an deiner Krippe liegen?
Wirst du ihn an der Furche mit dem Riemen gürten,
Wird dir gehorsam er die Flächen eggen?
Vertraust du ihm, weil seine Kraft so gross ist,
Und überlässt du ihm die Feldarbeit;
Glaubst du ihm wohl, dass er zurückkehrt,
Und dass er deine Saat zur Scheuer sammle?

ישיב אין בא אין אין פאים אוניע, deine Tenne reinigt? Mqr. ישיב, womit אל verbunden, dann וגרנך ohne אל

וְתַנָּת הַשְּׁנָה נְגַעַלְּסָה '' הִּתְּשְׁכָּח בִּי-(' רָגָל הְזוּנֶרָה וֹעל־עְפָּר הְחַמֵּם '' בִּי-תְעִזֹב לְאָרֶץ בִּיצִיהְ '' בִּנִף־עְנְבָּר הְחַמֵּם '' בְּנַף־נְנָנִים נָגָעִלְּהָה '' בְּנַף־נְנָנִים נָגָעַלְּהָה '' בְּנַף־נְנָנִים נָגָעַלְּהָה '' בְּנַף־נְנָנִים נָגָעַלְּהָה '' בְּנַף־נְנָנִים נָגָעַלְהָה

" ("תַּקְשִׁיתַ בָּגִיהָ לְלֹאּ־לְהּ לְרִיקּ וְגִיעָהּ בְּלִי־פְּתַדּ " כִּי־הִשְּׁהּ אֱלוֹהַ חָכְּמָה וְלֹא־חָלִק לְהּ בַּבִּינָה " ("בְּעַת בַּמְרוֹם תַּמְרִיא תִּשְׂחַק לְפוּם וּלְרֹבָבוֹ:

י הַתִּלְבִּישׁ צַּוְארוֹ רַעְּטְה " הַתַלְבִּישׁ צַּוְארוֹ רַעְטְה " הַתַלְבִּישׁ צַּוְארוֹ רַעְטְה " הֹתֹלְבִּישׁ צַּוְארוֹ בִּאַרְבָּהּ

Des Straussenweibchen Fittig schwirrt; —
Ob fromm ist seine Schwinge und sein Fuss,
Wenn es der Erde seine Eier anvertraut
Und auf dem Boden sie bebrütet,
Dabei vergisst, dass sie ein Fuss zertritt
Und dass des Feldes Thiere sie zermalmen?

Die Jungen macht es sich durch Härte fremd, Vergeblich müht es sich und ohne Furcht, Denn Gott lässt's weise Sorgsamkeit vergessen Und gab ihm an der Einsicht keinen Theil, Sobald es sich erhebend peitscht die Lüfte, Da spottet es des Rosses und des Reiters.

Gibst dem Rosse du die Stärke, Schmückst du seinen Nacken mit der Mähne? Lässt du gleich der Heuschrecke es springen, Da der Nüstern Pracht furchtbar erscheint?

יֹּ (' יַחְפֿר בָּאֵמֶּק וְיְשִׁישׁ ('בּנּחַל ' יֵצְא לִקְרַאת־נְשָׁק '' יִשְׂחַל לְפָחַר וְלֹא יֵחָת '' יַּנְּחַל '' יִשְׁחַל לְפָחַר וְלֹא יַחָת '' יִלְא יִשׁוֹב מָפְנִי-חַרֵב:

י ְּעַלְיוֹ תִּרְגָה אַשְׁפְּה לֹתַב חָגִית וְכִידוֹן בְּרַעִשׁ וְרֹגָּוֹ (יְנִמָּא־אָרָץ בְּרַעשׁ וְרֹגָּוֹ (יִנְמָא־אָרָץ בְּרֵי שׁפְּר יאמר תָאָח ימֵרְחוֹל יְרִיחַ מִלְחָמָה ימֵרְחוֹל יְרִיחַ מִלְחָמָה רַעָם שָׂרִים וּתְרוּעַה:

יי הַמְבּיגְּחָדּ יְאָבֶר־גֵץ יִּ אִם־עַל־פִּידְּ יִנְבִּיהַ נְשֶׁר וְבִי יְרִים קְנִּוֹ טֶלְע יִ יִשְׁבֹּן וְיִתְלֹּגְן עַל־שָׁן־טֶלְע יִּ יִּמְצוּדָה מִשְּׁם חָפַּר אֹבֶלְ וֹ יִמְצוּדָה מִשְׁם חָפַר אֹבֶל

<sup>1)</sup> M. בְּבְרוּן, P. בָּב, 2) M. הַבְּבָּרוּן, müsste mindestens sein, es fehlt also ein Buchstabe; P. בנחוי, S. im folgenden St. εἰς πεδίον, nämlich für צא steht ἐκπορεύεται εἰς πεδίον ἐν ἰσχύϊ, und für לְקָר, ... צחק συναντῶν βέλει (woraus

Im Gefilde scharrt's, im Thale wiehert's Und entgegen rennt es den Geschossen, Furcht verspottet's, lässt sich nicht erschrecken, Wendet vor dem Schwert sich nicht zurück.

Dröhnend klirret über ihm der Köcher Und der Lanze Flamme und der Speer, Stürmend, zornig schlürft's den Boden, Hält nicht Stand, wenn die Posaune tönt, Beim Posaunentone wiehert's laut, Aus der Ferne wittert es den Kampf, [Stürzt sich in das wilde Schlachtgewimmel,] Das Geschrei der Führer, das Getöse.

Schwingt der Geier sich durch deine Weisheit, Breitet seine Schwingen aus gen Süden? Oder hebt auf dein Wort sich der Aar, Dass er sich den Horst baut auf dem Felsen? Felsenhöh' bewohnt er, nächtigt dort, Und den Horst, von dem er Atzung ausspäht,

dann βασιλεῖ) καταγελῷ. Auch in syr. Hxpl. sind die Lesarten land und liter erhalten.

3) S. dopavieῖ, P. John, beides aus der Bedeutung schlürfen.

4) P. μαλακο μης κου, S. Παικο μης και αποκρύφο zum Vorigen ziehend.

יְּיֵ לְמֵרְחוֹק אֵינְיוֹ יַבִּימוּ וְאֶפְּרֹחִי <sup>(י</sup> יְלַעִּלְעוּ־רָם וּבַאָּשֵׁר חַלְלִים שׁם הוּא:

מ" א'-יד' י וַיַּעַן יְהוְה אֶת־אִיוֹב וַיּאמָר

י הַרב עם־שַׁדִּי יִפוֹר מוֹכִיחַ אֱלוֹהַ יַעַנְנָה:

ייַען איוב אֶת־יִהוָה ויאמר "

- י הן קלתי סה אַשִּיבָּהְ יְדִי שַּׁמְתִּי לְמוֹ־פִּי אַחַת דִּבּרְתִי וְלֹא אֵצְנָה וּשָׁתִים וְלֹא אוֹסִיף:
- י זַיַּצַן יְהוְּה אֶת אִיוֹב (" מָנִּי כְּצְרָה וַיּאמֶר ' אֶשְׁאֶלֶּךְ וְהוֹדִיצִנִי האַף הָפָּר טִשְׁפְּטִי הַאַף הָפָּר טִשְׁפְטִי ' הַאַף הָפָּר טִשְׁפְטִי

In die Ferne schauen seine Augen,
[Seine Jungen mästen sich im Blute,]
Wo's Erschlagne gibt, da ist auch er.

XL, 1—14. Und Jahve sprach zu 'Ijjob und sagte:

Schema 2 | 4 | 4444 | 44 ||.

Kämpft der Tadler gegen den Allmächt'gen? Will der Gegner Gottes drauf erwiedern?

Und 'Ijjob antwortete dem Jahve und sprach:

Sieh', zu schwach bin ich, was könnt' ich sagen, Meine Hand leg' ich auf meinen Mund! Einmal sprach ich, weiter rede ich nicht, Zweimal und nicht fürder mehr!

Da erwiederte Jahve dem 'Ijjob aus dem Sturme:

Gürte deine Lenden wie ein Mann, Lehre mich, ich will dich fragen! Willst du gar mein Recht verleugnen, Mich verdammen, um gerecht zu gelten?

<sup>κτλ. Lies τί ἔτι ἐγὰ ἀποκρ. Dies scheint echt und bildet eine sechsgliedrige Strophe.
3) Μ. 10.
4) S. οἶει δέ με ἄλλως σοι κεχρηματικέναι ἢ ἕνα ἀναφανῆς δίκαιος.</sup> 

י וְאָם־זְרוֹע כְּאֵל לְדְּ וּבְקוֹל כְּטֹרוּ תַרְעֵם '' עֲדַרֹּגָא נְאוֹן וְגֹבָהּ וְהוֹד וְהָדָר תִּלְכָּשׁ:

י הָפַץ (' עַבְרוֹת אפֶּדְ וֹרְאֵה כְלִרנֵאָה וְהַשְׁפִּילֵהוּ "' (בְאַה כְלִרנֵאָה הַבְּנָיצָהוּ הָהָדְּךְ רְשָׁעִים תַּחְמָם:

" מְּמָנֵם בָּעֻפְּר יְחַד פָּנֵיהֶם ' חֲבוֹשׁ בּפְּמוּן ' וְנִם-אָנִי אוֹדֶךְּ בּי-תוֹשִׁיעִ לְדְּ יִמִינֶּךְ:

## מב" וויען איוב אָת־יְהוָה וַיאמר

(° יְדַעֲהָ בִּי־בֹל תּוּכְל
 וְלֹאֹ־יִבְּצֵר מְמָּךְ מְוֹמָה
 (° מִי זֶה מַעְלִים צֵצָּה בְּּלִי־דָעֵה
 לְבֵן הִנּדְתִּי וְלֹא אָבִין
 נְבָלְאוֹת מְמֵנֵי וְלֹא אָדְעֵ:

S. ἀγγέλους ὀργῆ, Παραμανον Μ., ΄΄ Ben Ascher. P.
 Διος Αργέλους ἐργανον σβέσον. P. übergeht diesen oder den vorigen Stichos.
 S. σῆψον δὲ ἀσεβεῖς παραχρῆμα.

Hast du einen Arm wie Gott, Redest du wie er im Donner? Schmücke dich mit Stolz und Hoheit, Kleide dich mit Pracht und Herrlichkeit!

Geuss die Fluthen deines Zornes aus, Schau das Hohe an und mach' es niedrig, Schau das Hohe an und drück' es nieder, Tritt die Frevler nieder, wo sie stehen!

Birg sie allesammt im Staube, Banne fest im Grabe ihr Gesicht, Dann will ich dir's auch bekennen, Dass dir deine Rechte Hülfe schafft.

XLII. Darauf erwiederte 'Ijjob dem Jahve und sprach:

Du weisst, dass du Alles kannst,
Kein Beginnen dir verwehrt ist,
[Wer leugnet da den Rath ohne Einsicht]
Drum, — ich sprach, doch ohne Einsicht,
Wunder ist mir's, — ich weiss nichts.

<sup>4)</sup> S. ατιμίας εμπλησου. 5) Μ. τις , Qeri ΄΄ , aber weshalb? S. οίδα. Ps. الما الما . 6) S. τις γάρ έστιν ὁ κρύπτων σε βουλήν; φειδόμενος δὲ ἡημάτων καὶ σὲ οίεται κρύπτειν.

י שְּׁמַע־נָא וְאָנֹכִי אַדַבּּר ' לְשֵׁמע אֹנֵן שָׁמִעְתִּיך ' לְשֵׁמע אֹנֵן שָׁמִעְתִּיך ' על-בֵּן (' אָמְאַם וְנְחַמְתִּיך ' על-בֵן (' אָמָאַם וְנְחַמְתִּיך ' על-עַפָּר וָאָפָּר:

י וֹיְהִי אַחַר דָּבֶּר יְהוֹּה אָת־ ('הַדְּבָרִים הָאֵּגָה אֶל־' אַיֹּה אָל־אֱלִיפַז הַתִּיסְנִי: אִיוֹב ויִאמֶר יְהוָֹה אֶל־אֱלִיפַז הַתִּיסְנִי:

לי הְרָה אַפִּי בְּהְ (' וּבִשָּׁנֵי רֵעֵיךְ פִּי לֹא ְ דִּבּּרְתָּם אֵלִי נְבֹיְנָה פְּעַבְּדִּי אִיוֹב: ` וְעַתְּה קְחוּ־לְכֶם שִׁבְעָה־פְּרִים נְבֹיְנָה פְּעַבְדִּי אִיוֹב (' וְהְעַלִיתָם עוֹלְה וְשִׁבְעָה אֵלִים וּלְכוּ אָל־עַבְדִּי אִיוֹב (' וְהְעַלִיתָם עוֹלְה בְּעִרְכָם וְאִיוֹב עַבְדִּי יִתְפּּלֵל עֲלִיכֶם כִּי אִם־פְּנְיוֹ בְּעַרְכָם וְאִיוֹב עַבְדִּי יִתְפּלֵל עֲלִיכֶם כִּי אִם־פְּנְיוֹ אָשְׂא לְבִלְתִי עֲשׁוֹת עַמְּכֶם וְבְלָה כִּי לֹא דִבּרְתָּם אֵלִי גְבֹיְנָה כִּעַבְדִּי אִיוֹב:

P. Φολό
 S. πάντα τὰ ὑημ. P. ΔΣ.
 \*Ημαρτες σύ καὶ κτλ.
 Kann Elihu's Unechtheit schärfer erwiesen werden?
 καὶ ποίησει κάρπωσιν (lies nicht ὁλοκαύ-

[So höre doch und ich will reden,
Ich will dich fragen und du lehre mich]
Mit dem Ohre habe ich dich vernommen,
Nun hat auch mein Auge dich geschaut!
Darum lass' ich's und ich tröste mich
Ueber Staub und über Asche.

Und nachdem Jahve diese Worte zu 'Ijjob geredet hatte, da sprach er zu Eliphaz dem Themaniter: Mein Zorn ist wider dich und deine beiden Genossen entbrannt, weil ihr nicht Wahrheit vor mir geredet habt, wie mein Knecht 'Ijjob. So nehmt euch denn sieben Stiere und sieben Widder und geht zu meinem Knechte 'Ijjob und opfert Brandopfer für euch, und 'Ijjob mein Knecht soll für euch beten, denn auf ihn nehme ich Rücksicht, um an euch nicht Unerhörtes zu thun, da ihr nicht Wahrheit vor mir geredet habt wie mein Knecht 'Ijjob.

τωσιν) ὑπὲρ ὑμῶν Dah. Hxpl. ܩܘܠܓܓܘܩ, P. ܩܣἰ, doch ist M. richtig wegen des folgenden און .

יוולכו אָליפו הַתִּיסְנִי וּבְלְדֵּד הַשׁוּחִי ('וְצפַר הַנְעַמְתִי ' ַנַעשוּ בַּאַשֶּׁר דָבֶּר אַלֵיהֶם יִהוָה ('וַיִּשָּׂא יִחוְה אֶת־ פְּנֵי אִיוֹב: "ֹ נְיהוָה שָׁב אֶת־שְׁבוּת אִיוֹב בְּהִהְפַּלְלוֹ בַעַד רֵעָהוּ וַיֹּכֶף יִהוָה אָת־בֶּל־אֲשֶׁר לְאִיוֹב לִמְשְׁנֶה: ין (יֹנֶבאוּ אֵלְיוֹ כָּל־אָחִיוֹ וְכָל־אַחִיֹחִ וְכָל־יּאָדִיוֹ לְפָנִים לְפָנִים יֹנְיָבאוּ אֵלְיוֹ כָּל־אָחִיוֹ וְכָל־יִאָדִיוֹ לְפָנִים וַיאבלוּ אַפּוֹ לֶחֶם בָּבִיתוֹ וַיְנָדוּ לוֹ וַיַנְחַמוּ אֹתוֹ אַל בְּל-הַרְעָה אֲשֶׁר-הַבִּיא יִהוָּה עֻלְיוּ וַיִּתִּנוּ-לוּ אִישׁ יַרָבְ אָחָר: "וֹיְהוָה בָּרַדְ" (יְהוָה בַּרַדְּ") אָחָר אָחָר: "וֹיְהוָה בַּרַדְּ אָלֶף אָשֶׂר אָיוֹב מֶרֵאשׁתוֹ וַיְהִי־לוֹ אַרְבְּעָה עֲשְׂר אָלֶף צאן וששת אַלפִים נִסלִים ואַלַף צָמֶד בָּקָר ואָלֵף אַתוֹנוֹת: "' וַיְהִי-לוֹ שִׁבְעָנָה בְנִים וְשָׁלוֹשׁ בְּנוֹת: וַיִּקְרָא שַׁם־הָאַתַת יִמִימָה וַשֶּׁם הַשַּׁנִית קַצִּיעָה וְשֵׁם ' וַיִּקְרָא הַשְּׁלִישִׁית קָבֶן הַפּוּה: " וְלֹא נִמְצָא נְשִׁים יְפּוֹת בּבנוֹת אִיוֹב בְּכָל־הָאָרֶץ וַיִּמֵן לְהֶם אַבִיהֶם נְחַלְה בתוך אַחיהֶם:

Und Eliphaz der Themaniter, Bildad der Suhiter und Sophar der Nasamatiter giengen und thaten, wie ihnen Jahve geboten hatte, Jahve aber handelte aus Rücksicht auf 'Ijjob. Da wandte Jahve die Noth 'Ijjob's, als er für seine Genossen gebetet hatte, und erstattete ihm Alles verdoppelt wieder.

Da kamen zu ihm alle seine Brüder und Schwestern und seine Bekannten von Alters her, und assen mit ihm ein Mahl in seinem Hause und beklagten ihn und trösteten ihn über alles das Böse, das Jahve hatte über ihn kommen lassen, und schenkten ihm jeder ein Geldstück und einen goldnen Nasenring. Und Jahve segnete den Ausgang 'Ijjob's mehr als seinen Beginn, und er hatte vierzehntausend Stück Kleinvieh und sechstausend Kamele und tausend Joch Rinder und tausend Und er bekam sieben Söhne und drei Töch-Eselinnen. ter, und er nannte den Namen der einen Jemima (Tageshell) und den Namen der zweiten Kassia und den Namen der dritten Keren happuk (Schminkbüchschen), und es gab keine so schönen Weiber im Lande, als 'Ijjob's Töchter, und es gab ihnen ihr Vater ein Erbtheil unter ihren Brüdern.

<sup>4)</sup> S. ἀμνάδα (P. مند) μίαν καὶ τετράδραχμον χουσοῦ καὶ ἀσήμου . ὁ δὲ κύριος.

זְקָן וּשְׂבָע יְמִים: זְקֵן וּשְׂבָע יְמִים: זְקֵן וּשְׂבַע יְמִים:

ו) M. יראה Qeri יראה.

תוספות של ספר איוב אשר מאס המחבר אחרי אשר כתבם

<sup>1)</sup> S. übergeht 'wy 'w', das Aq. und Thdt. haben, es ist Interpolation im Interesse des Zusammenhangs. 2) P. für 2 Stichen nur σιλωω σινολο, Ephr. λιοω ωσιολοί σιλωω. 3) S. ἐπ' ὀμφαλοῦ, Trg. Τρω, V. in umbilico. 4) S. ἔστησεν, Trg. Τρω, V. stringit. Ich denk<sup>e</sup> και , und fasse die Ceder wur

Und hiernach lebte 'Ijjob hundert und vierzig Jahre und er sah seine Söhne und seiner Söhne Söhne, vier Geschlechter, und 'Ijjob starb greis und hochbetagt.

## Paralipomena zum 'ljjob.

XL, 15 Schau an den Behemot, [den ich mit dir gemacht]
Er lebt von Gras, gleich wie die Rinder,
Und nun, sieh' seine Kraft in seinen Flanken
Und in des Bauches Bändern seine Stärke!
Straff wie die Ceder hängt sein Schwanz herab,
Verflochten sind die Sehnen seiner Weichen,
Wie eherne Röhren seine Knochen,

[Andre Fassung: Wie festgehammert Eisen seine Knochen,] Er ist das Erstlingswerk der Wege Gottes.

י הָעְשׁוּי לְשֹׁחֶק בּוֹ י בּי-בוּל הְרִים יִשְׁאוּ-לוֹ וְכְלּ־חַיֵּת הַשְּׁרָה (' יְשְׁחַקוּ-שְׁם י בְּסֵתֶר קְנֶה וּבִצְּה י בְּסֵתֶר קְנֶה וּבִצָּה י בְּסֵת בִי־נְתַל] י בְּסֵח בִּי־נְתַל] י בְּטָח בִּי־נְתַל] י בְּטַח בִּי־נְתַל] י בְּטַח בִּי־נְתַח יַרְהַן אֶל-פִּיהוּ י בְּטַח בִּי־נְנִח יִקְּחָנוּ

[בְּמוֹקְשִׁים יִנְקְב־אֶף]

יְּבְחוֹחַ הִּלְּב לֶחֲיוֹ בְּחַבְּה '' הִּקְב לֶחֲינוֹ '' אַנְמֹן בְּאַפּוֹ '' אַנְמֹן בְּאַפּוֹ

Ist er gemacht, mit ihm zu spielen? Wenn ihm die Berge ihre Weide bieten Und all' des Felds Gethier dort lustig spielt, So ruht er unter Lotusbäumen, Im Schutz des Rohres und des Sumpfes.

[Andre Fassung: So decken ihn als Schatten Lotusbäume,
Rings um ihn sind des Baches Silberpappeln.]

Es drängt der Fluss, er rührt sich nicht,
Bleibt, wenn ein Jordan auf den Rachen zuströmt, ruhig,
Er fängt ihn auf mit seinen Augen . . . . .

In (Mit) Fangseilen ... wird durchbohrt (durchbohrt er) die Nase. Vgl. oben S. XCVII.

Ziehst mit der Angel du das Crocodil, Und drückst du mit der Schnur die Zung' ihm nieder, Legst du ein Binsenseil um seine Nase, Und bohrst ihm einen Haken durch die Wangen?

י umbram ejus. 7) S. ἐἀν γένηται πλήμμυρα, die 3 nächsten St. scheinen von Thdt. P. יחפון בורא ולא Trg. אַרְבּהּל . V. ecce absorbebit umbram et non mirabitur. Vergl. tahaffuz Hariri I, 19. 8) P. ינקב אף (? ינקב אף באבׁבּה ) dann ינקב אף באבׁבּה . V. setzt zu in oculis ejus capiet eum μ quasi hamo. 9) S. φορβεὰν (Ηxpl. בביב , C. nu-halak, was arab. אֹצָלֶב ) περὶ ὑῖνα αὐτ., woneben ἢ δήσεις κρίκον ἐν τῷ μυκτῆρι αὐτοῦ von Thdt. ist. 41, 11 ist יונקלא . V. circulum.

אַסְיְרָבֶּה אֵלֶיךְ הְּחָנוּנִים אַסְיִרָבָר אָלֵיךְ (' רַבּוֹת '' רָבּוֹת '' הַבְּוֹת '' הַבְּוֹת '' הַבְּוֹת '' הַבְּוֹת '' הַבְּוֹת '' הַבְּיִת אָשְׁרְּ

י הַתִּשַּׁחֶק־בּוֹ בָּצְפּוֹר יְהָתְשַּׁתָּלִּנּוּ לְּנְעֵרוֹתֶיךְ יְהָלְשִׁרֶנּוּ לְנְעֵרוֹתֶיךְ הְיִבְצִּיהוּ (' בֵּין בְּנְעַנִים הְיִבְצְלְצֵל רְנוּם רֹאשׁוֹ הְבְצְלְצֵל רְנוּם רֹאשׁוֹ הְבְצְלְצֵל רְנוּם רֹאשׁוֹ הְבֹר (' מִלְחְמָה אַל-תּוֹסַף:

מֹא <sup>י (\*</sup> הֵן-תּוֹחַלְתּוֹ נִכְּוָבְה הַנָם <sup>(\*</sup> אֶל־מַרָאִי יְמָל

Wird es dir viele gute Worte geben Und zarte Reden mit dir wechseln, Wird einen Bund es mit dir schliessen, Dass du's zum ew'gen Knechte nimmst?

Spielst du mit ihm, wie mit dem Vögelchen
Und bindest du's für deine Mägdlein an,
Das Thier, auf das die Jäger nur in Schaaren gehen,
Das sie den Händlern stückweis geben,
Des Haut mit Speeren wird gespickt,
Und dessen Haupt mit einem Block gesteinigt wird?
So lege deine Hand daran,
Doch denk' an Kampf, du wirst's nicht wieder thun!

XLI. Sieh', seine Hoffnung ist getäuscht, Ob er auch gegen meine Erscheinung kämptt?

עלבל דוני (שבעל דונים: Trg. צלצל בונוגא. V. gurgustium. Ich vergleichc צלגל בונים: V. gurgustium. Ich vergleichc א בונים: V. gurgustium. Ich vergleichc א בונים: V. gurgustium. Ich vergleichc בונים: Stein so schwer man ihn heben kann und lese dazu א בונים: Stein so schwer man ihn heben kann und lese dazu א בונים: V. zu nee addas בונים: א בוני

' לא־אַכָּזֶר כִּי יְעוּבנִי וֹמִי הוּא לְפָנִי יִתְיצְּב מַתַת כָּל-הַשְּׁמִים לִי־הוּא ' (' לא־אָחָרִישׁ בַּדְּיוּ ' וֹדָבַר וָּבוּרוֹת (' וְחִין עֻרְבּוֹ:

> יְהָלְּהָרוּ וְלֹא יִתְפְּרָרוּ] מִי־נִּלְהָרוּ וְלָבוּשׁוּ הְלְהֵי (\* פְּנְיוֹ מִי כְּתִּחַ הְלְּבָרוּ שִׁנְּיוֹ מִי כְּתֵּחַ הְנְּאָנְה אָפִיקִי מְנִנִּים הְלְבָּרוּ חוֹתַם צִר הְלְבָּרוּ הָאָחָד יִנְּשׁוּ הְלְבָּרוּ הָאִיבָא בִינִיהָם: הַלְבָּרוּ וְלֹא יִתְפְּרָדוּ]

Nicht ist er keck genug, mich aufzureizen,
Wer ist's denn auch, der vor mir steht?
Wer könnte ungefährdet mir entgegentreten,
Mir eignet Alles unter'm Himmelszelt!
Ich will nicht schweigend sein Geschwätz ertragen,
Den Hochmuthsschwall, das künstliche Gerede!
Vgl. oben S. XCVI.

Wer öffnet seines Kleides Fläche,
Wer dringt in seinen Doppelzaum,
Wer öffnet seines Angesichtes Pforten,
Um dessen Zähne ringsum Schrecken wohnt?
Ein Stolz sind seiner Schilder Rinnen,
Geschlossen durch ein steinern Siegel
Hängt eines an dem andern fest,
Kein Windhauch dringt dazwischen ein.

[Andre Fassung: Das eine haftet an dem andern, Sie schliessen sich untrennbar fest.]

rer in Hxpl. אַכּבּי aus P. 6) S. τὰ ἔγκατα αὐτοῦ ἀσπίδες χάλκεαι, σύνδεσμος δὲ αὐτοῦ ἄσπερ σμυρίτης λίθος = אַכּבּי וֹשׁבּי (אַכּבּי בּיבּי סוֹשׁבִי סערבּי אַרָּר בּיבּי (אַכּבּי בּיבּי סוֹשׁבִי סערבּי אַרָּר בּיבּי (אַכּבּי בּיבּי פּיבּי פּיבּי אַרְיִּר בּיבּי (אַכּבּי בּיבּי פּיבּי פּיבּי אַר בּיבּי בּיבּי בּיבּי אַר בּיבּי אַר בּיבּי בּיבּיי בּיבּי בּיי בּיבּי בּיבּי בּיי בּיבּי בּיבּי בּיבּי בּיבּי בּיבּי בּיבּי בּיבּי בּיי בּיבּי בּיי בּיבּי בּיי בּיבּי בּיי בּיי בּיבּי בּיי בּיי בּיי בּיבּי בּיי בּיבּי בּיי בּיי בּיי בּיי בּיי בּיי בּייי בּיי בּיי בּיי בּיי בּיי בּיי בּייי בּיי בּייי

י ('אָמִישׁתִיו הְהָלּ אוֹר ('אָמִישׁתִיו הְהָלּל אוֹר ('בְּעִפְּעִפְּי שְׁחַר '' מָפִּיו לַפִּידִי אָשׁ יִתְמִלְטוּ '' בְּּדִּיוֹדִי אָשׁ יִתְמִלְטוּ '' בְּּדִּיוֹדְ נְפִּוּחַ וְאָנְמוֹן '' בְּּבִּיוֹ יִצְאַ יִשְׁרִים ['('מְלַהַטּ יְתַּבְּיִם '' בְּּבִּיוֹ יִצְאַ יִּי בְּבִּיוֹ יִצְאַ: '' בִּיִּיִּי מְבָּיִם '' בְּבִּיוֹ יִצְאַ:

י בְּצוְּארוֹ יְלִיןְ עִז וּלְפָּנְיוֹ ("תְּדוּץ דְּאָבָה מְּלֵי בְּשָׁרוֹ דְבַקוּ "יְצוּק אֶלָיוֹ בַּל־יִפוֹט בוֹ ("יְצוּק בְּפֶלַח תַּחְתִּית "יִצוּק בְּפֶלַח תַּחְתִּית ("יִנְצוּק בְּפֶּלַח תַּחְתִּית

Sein Niesen ist ein Lichtaufglanz,
Und seine Augen wie der Morgenröthe Wimpern,
Aus seinem Rachen steigen Flammen,
Es ringen Feuerfunken sich empor,
Rauch kommt aus seinen Nasenlöchern.
Wie aus dem heissgemachten Topfe und . . . (?)
Sein Athem ist wie Feuerkohlen
Und eine Flamme geht aus seinem Rachen.

Auf seinem Hals ruht Majestät
Und vor ihm her tanzt das Entsetzen,
Die Wampen seines Fleisches haften fest,
Es ist ihm aufgegossen unerschütterlich,
Sein Herz ist festgegossen wie ein Stein
Und festgegossen wie der untre Mühlstein,

ינורו אֵילִים (מְשֵׁתוֹ יָנורוּ אֵילִים (מְשָּׁבְרִים יִתְחַשָּׁאוֹ: \*

", יָרָפּד חַרוּץ עַלִּי-מִים:

"יְרָפּד חַרוּץ עַלִּי-מִים:

"יְרָפָּד בְּרִיחָנּוּ בִּרְּלֵּע

"יְרָפָּלְשׁ נְּהְפָּרוּ-לּוֹ אַבְנִי-לְּלָע

"יְלְשְׁשׁ נְהְפָּרוּ-לּוֹ אַבְנִי-לְּלָע

"יְּלִשְׁשׁ נְהְפָּרוּ-לּוֹ אַבְנִי-לְּלָע

"יְּלִשְׁשׁ נְהְפָּרוּ-לּוֹ אַבְנִי-לְּלָע

"יְּלִשְׁשׁ נְהְפָּרוּ-לּוֹ אַבְנִי-לְּלָע

"יְנִשְּׁחַ נְהְפָּרוּ-לּוֹ אַבְנִי-לְּעָשׁ

"יִנְשְׁחַוּנִי חָרוּץ עַלִּירִשׁ

"יִנְפָּד חַרוּץ עַלִּירִשׁ

"יִנְפָּד חַרוּץ עַלִּירִם:

יְרָתִּיתַ כָּפִיר מְצוּלְה יָם יָשִׂים כָּמֶרְקְחָה יִם יָשִׂים כַּמֶּרְקְחָה

| لِمْبُدُ <sub>،</sub><br>اجْدُ ، | Vor seinem Aufsteh'n fürchten sich die Widder                              |
|----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| <sup>ار (د</sup> وال             |                                                                            |
| ָרָגִיר<br>דָנְגִיר              | Lanze, Speer (?) und Panzer,                                               |
|                                  | Das Eisen achtet es gleich Stroh                                           |
| יַחְיִׁט ''<br>לְעֵי<br>לֹא ''   | Und gleich dem morschen Holz das Erz,                                      |
| לא "                             | Des Bogens Sehne treibt es nicht zur Flucht,                               |
| <b>,</b>                         | Zu Stoppeln werden ihm der Schleuder Steine,                               |
| <i>•</i>                         | [Andre Fassung: Wie Stoppeln werden Keulen (?) angeseh'n,                  |
|                                  | Es lacht beim Zischen eines Speeres,]                                      |
| ) !!                             | Die schärfsten Scherben liegen unter ihm,                                  |
|                                  | Es breitet einen Dreschschlitten auf den Schlamm.                          |
| 13                               | Wie einen Topf macht es das Wasser siedend,                                |
|                                  | Es macht die Fluth gleich einer Salbenbüchse,                              |
|                                  | ·                                                                          |
| ι άλλομό                         | thorax. Der dreimalige Zeilenanfang mit wo flösst kein Vertrauen           |
| م بسکام                          | in die Richtigkeit ein. 4) S. τρώση, Hxpl. במלבהוסבר P.                    |
| הבריא                            | und von hier ab lückenhaft. 5) S. σφυρά, lies σφυραι,                      |
| ) λόηι                           | Hxpl. אולבאל, so auch Symm. C. ni athir mallei. Trg. נדניא, V.             |
| i eflair                         | malleum. P. wie es scheint كامر محما سعدت كالمحافية malleum.               |
| יול ח                            | 6) S. πυρφόρου. 7) V. sub ipso erunt radii poli. 8) S                      |
| ng:                              | πᾶς δὲ χουσός (θαλάσσης) ὑπ' αὖτὸν &σπεο πηλὸς (ἀμύθητος);                 |
| ontilla.                         | Trg. יָמֵיךְ דַתַבָּא סְנִינָה עֻלַנֵּי סָאָן; V. sternet sibi aurum quasi |

lutum.

י ('אָדְרִיז יָאִיר נְתִיב (' אַדְרִיז יָאִיר נְתִיב (' יִחְשֵׁב הָּהוֹם לְשִׂיבְה (' אֵין-עַל-עָפְר מִשְׁלוֹ (' הָעְשׁוּ לִבְלִי-חְת '' הֵעְשׁוּ לִבְלִי-חְת '' אֵת בְּל-נְבַהַ יִרְאָה הוּא מָלֶדְ עַל-(' בְּל-בְּנֵי-שְׁחַץ: הוּא מָלֶדְ עַל-(' בְּל-בְּנֵי-שְׁחַץ:

<sup>1)</sup> S. übergeht a, dann τον δε τάρταρον της άβύσσου οδσπερ αλχμάλωτον; aber ελογίσατο άβυσσον ος (είς) περίπατον von Thdt's Hand, und in C. ausgedrückt. 2) M. יְרִשׁב ; P. anscheinend בין אבין אבין אבין אבין אבין אבין א S. πεποιημένον

Und hinter ihm erglänzt sein Pfad,
Das Meer erscheint wie greises Haar.
Nicht gibt's auf Erden seines Gleichen,
Das zur Furchtlosigkeit erschaffen ist,
Auf alles Hohe schaut es nieder,
Es ist der König über alles stolze Wild.

## Die Reden Elihu's

nach dem

Textus receptus.

לא 406 תַּמוּ דְּבְרֵי אִיּוֹב:

לב' וַיִּשְׁבְּתוּ שָׁלֹשָׁת הְאָנְשִׁים הָאֵלֶה מָעְנוֹת אָת־
אִיוֹב כִּי הוּא צַבִּיק בְּעִינְיוֹ: וַיִּחַר אַף אֵלִיהוּא בֶּן־
בַּרַכְאֵל הַבּוּזִי מִמִּשְׁפַּחַת רָם בְּאִיוֹב חְרָה אַפּוֹ עַל־
צַּדְקוֹ נָפְשׁוֹ מֵאֲלֹהִים: "וְּבְשְׁלֹשֶׁת רֵעִיוֹ חְרָה אַפּוֹ עַל־
צַּדְקוֹ נָפְשׁוֹ מֵאֲלֹהִים: "וְּבְשְׁלֹשֶׁת רֵעִיוֹ חְרָה אַפּוֹ עַל־
צַּדְקוֹ נָפְשׁוֹ מֵאֲלֹהִים: "וְּבְעָנָה בְּפִי שְׁלֹשֶׁת הְאָנִי לְיִמִים:
תַּבְּרִים כִּי זָמֵנִים־הֵמְה מִמְנוּ לְיִמִים:
תַּבְּרִים בִּי זָמֵנִים־הַמְּה מִמְנוּ לְיִמִים:
תַּבְּרִים בְּי זְמְנִים הְבִּנִי וְיִאמֹת בְּעִים וְשִׁישׁים עַלְּבְּרִי וְבְּרוּ וְבְּרִי שְׁרִי וְאִירָא מְחִוּתְּי בְּעִים וְשִׁישִׁים עַלְּבְּרוּ וְרָב שְׁנִים יְדִעִּוּ הְבִּינִי וְּאָבְים וְשִׁיִּם יְבְּרוּ וְנִשְׁמָת שִׁדִּי תְּבְּרוּ וְבְּרוּ שְׁרָיִי מְבְּרִים:
תְּבְּרוֹ וְמִבְּים וְשִׁישִׁים עַלִּיבְּן וְחַלְּתִּי וְאָרִיא מְחִוּתְיּת בְּעִיבְּם וְיִבְינִם וְבְרוּ וְנִשְׁמְת שִׁדִּי תְּבְרוּ שִׁיִּי וְבְּרוּ שְׁרִי וְיִבְּים יִרְיעִוּ בְּבְים: "לְבְּנִים וְבְּנִים וְבְינִוּ מְשְׁפְּם: "' לְבִן אְמִרְתִּי לְּבְינִם וְבְינִוּ מְנִיְיְם: "וְבְּרִוּ שִׁיִרְי תְּבְּים וְבִינִם מִּבְינִוּ מִבְּנִים שְׁבְּיוֹ מְתְּבְּים שְׁבִּים שְׁבְּיִבְים אַבְינִים אְנִיִּשְׁם עִּעְנִים וְבִּנִים מְעִרְּהִי וְיִבְּיִבְּם אִבְינִים אְבִינִים עִּעְנִים עִּנִים עִּבְּיִבְּים אָבִינִים אְנִיְיִים עִינִים אַמְּרִוּן מִבְּים עִנִים מִּבְינוֹ מִבְּיִבְם אִיבִים אַנְיִים עִּיִבְּים עִינִים וְשְׁבְּיִם עִנִים עִּמְנִים עִּנִים עִּבְּיִבּים עִּיִּבְּים עִנְיִבּים אִנְבִּים עִנְינִים אְנִייִים בְּיִּבְּים עִּיִּבְּים עִינִים עִּעִּים עִּבְּיִבְּים עִּבְּיִבּים עִיבִּים עִּבְּיבּים אִיבִּים בְּיִּבְּיבִּים עִּיִים בְּיִּבְּיִבְּים עִינִים עְּנִיבְּים עִּיִּים עִּיּבְּים עִּבִּים עִּיבִּים עִּבְּיִּים עִּבּיִּים בְּבִּים עִינִים בְּנִיבְּים עִּיִּיבְּים עִינִים וְנִישְּבְּים עִּיִּים בְּבְּים עִּיִּים עִּיִּים עִּיּיִים עִּיִּים עִּיִּים עִּבְּים עִּיִּים בְּיִּבְּים עִּיִּים עִּיִּים בְּיִּים עִּיִּים עִּיִּיְיִים עִּיִּים בְּיִּים בְּיִּיְּיִּים בְּיִבְּים בְּיִּיּים בְּיִּים בְּנִים עִּיִּיִים בְּיִּים בְּיִּבְּים בְּיִּי

" פֶּן־תּאֹמְרוּ מָצָּאנוּ חָכְמָה אֵל יִדְּפָנוּ לֹא־אִישׁ: ' וְלֹאֹ־ עָרַךְּ אֵלִי מִלְּין וּבְאִמְרֵיכָם לֹא אֲשִׁיבֶנוּ: " חַתּוּ לֹא־ עָנוּ עוֹד הָעְתִּיקוּ מֵהֶם מִלִּים: " וְהוֹחַלְתִּי כִּי־לֹא יִדְבָּרוּ כִּי עֲמְדוּ לֹא־עָנוּ עוֹד: ' אָעָנָה אַף־אָנִי חֶלְמִי אָחַנָּה דַעִי אָף־אָנִי: " כִּי מְלֹתִי מִלִּים הָצִיקַתְנִי רוּחַ בִּמְנִי: " הְנֵּה בִמְנִי כְּיֵון לֹא יִפְּתַח בְּאבוֹת חֲדְשִׁים יִבְּקַע: " אָדבְּרָה וְיִרְנַח־לִי אֶפְתַח שְׂפְתִי וְאֵעֵנָה: ' אַל־ יָבְקַע: " אָבְנָּה בִּמְעם יִשְׂאָנִי עשׁנִי: יְדְעָתִי אֲבנָּה בִּמְעם יִשְׂאָנִי עשׁנִי:

לני וְאוֹלָם שְׁמִע־נָא אִיוֹב מְלְי וְכְּל־דְּבְרֵי הְאָוֹינָה:

הְּגָּה־נָא פְּתַחָתִּי פִּי דִּבְּרָה לְשׁוֹנִי בְּחַבִּי: "ישֶׁר־לָבִּי

אָּמְרָי וְדַעַת שְׂפָתִי בְּרוֹר מְלֵלוֹ: 'רוּחַ־אֵּל עֲשְׂרָנִי וְנְשִׁמִּת שַׁבִּי תְּדְצָנִי: 'אִם־תּוֹכֵל הַשִּׁיבֵנִי עֻרְכָה לְּפָנִי וְנְשִׁמת שַׁבִּי תְּדְצָנִי: 'אִם־תּוֹכֵל הַשִּׁיבֵנִי עֻרְכָה לְפָנִי וְנִשְׁמת שַׁבִּי תְּלָא עֲוֹן לִי: "'הֵן הְּנִאוֹת עֲלִיךְ לֹא־יִכְבְּר: 'הְשְׁתְּנִי לֹא עָוֹן לִי: "'הֵן הְּנִאוֹת עֻלִי וְאָנִי בְּלִי־ יְשִׁמְר בְּלִי יִשְׁמֵּר בְּלִי יִשְׁמֵּר בְּלִי יִשְׁמֵר בְּלִי יִשְׁמֵר בְּלִי יִשְׁמֵר בְּלִי יִשְׁמֵר בְּלִי יִמְשְׁרָנִי יִיְשְׁמֵר בְּלִּי וְעָבְּיִי וְלָא עֲוֹן לִי: "' הֵן הְנִאוֹת עֻלִי יִמְשְׁרֵנְי לִּיְלִי וְנִיבְּלְה מִלְיוֹ לִיבְּלְי וְשִׁבְּנִי לְאוֹיב לוֹ: '' יְשִׁם בִּפְּד רַנְּלְי יִשְׁמֵר בְּלִי יִמְשְׁרְ בִּלְּי יִשְׁמֵר בְּלִּי יִשְׁמֵר בְּלִי וְלִּבְּי וֹשְׁבְנִי לְאוֹיב לוֹ: '' יְשִׁם בִּפְּד רַנְּלְי יִשְׁמֵר בְּלְּי וְעָבִי וְלָבְּי וְשְׁבְּנִי לְאוֹיִב לוֹ: '' יְשִׁם בּפְּד רַנְלְי יִשְׁלִי וְלִיבְּרוֹ לֹא יְעִנְיוֹ לִילְה בְּנְבְּלוֹ תִּלְיוֹ וְיִבְּלְה לֵא עֲלְוֹן לִילְיי וֹיְשְׁבֵּוֹ לִייִי וְשְׁבְּיוֹ לִא יְשְׁרִוֹם לִיבְּלְי וְעִבְּיוֹ לִא יְשְׁרִנְם בְּעִּים בְּנְנִימוֹת עֻלִי יִיִּשְׁתוֹּ בְּלִי יִיִּשְׁתְּי בְּנְבְּלִי וְנְבְּיִי וְשְׁבָּי וְנְבְּיוֹ לִייְלִיוֹ וְנְבְּבְּיוֹ לִּעְיִי וְבְּבְּיוֹ לִייְיוֹ וְיִבְּבִּי וְנְבְּשְׁי מִנְיִי וְבְּבְּיוֹי וְבְבָּיוֹ לְבִי יִיְשְׁבִּי וְנִיתְּוֹ בְּיִי וְנְבְּיוֹ לְבִּיְיוֹ נְנִים בְּבְּיוֹי וְבְּבְּיוֹ לְבִייְי וְבְּבְּיוֹ לְנִייְיְלִי יִיִּשְׁבְיוֹ נְנְלְה בְּנְבִּלְי וְנְנְה בְּנְבְּיוֹ וְנְנְה מְנְבְּיוֹ וְנְבְּיוֹ עְבְּיוֹ בְּבְּיוֹ וְנְנְיוֹ בְּיוֹי וְנְנְיוֹ בְּנִית וְנְנְה בְּנְבְּיוֹ וְנְנְה בְּבְּלְי וְיִי בְּבְּיוֹ וְיִי בְּבְּיוֹ וְיִי בְּיבְּיוֹ בְּיי בְּבְּבְּיוֹי וְיִי בְּיבְּי וְיִיבְּיי וְיִיּבְיי וְבְּיבְּיי וְיִי בְּיִי בְּבְּבְּי וְיִי בְּבְיבְּי וְיִבְּיוֹ וְנִיי וְשְׁבְּי בְּיי בְּבְּבְּיוֹי וְנְיוֹי וְיִי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיי וְּבְּבְיי בְּיִים בְּעִים בְּיוֹי בְּייי בְּיוֹי בְּיוֹי בְּיי וְבְּיִי וְּיִייְיְי בְּיִייְיוֹ וְיִי

מִשְּבְּבוֹ וְרִיב עֲצְמְיוֹ אֵתְן: " וְזִהְמַתּוּ חַיְּתּוֹ לְחָם וְנִפְּשׁוֹ מִשְׁבְּבוֹ וְרִיב עֲצְמְיוֹ אֵתְן: " וְנָלְ בְּשְׁרוֹ מֵרֹאִי וְשָׁפִּי עֲצְמֹתִים: "אָבּר מְאַרוֹ מֵרֹאִי וְשָׁפִּי עֵצְמֹתִים: "אָבְר לְשָׁחַת נְאָבְּר לְשָׁחַת נְּבְּשׁוֹ וְחַיְּתוּ לְמָכְתִים: "אָבְר לִשְׁחַת כְּצְאֹתִי יְשְׁרוֹ מִלְיִץ אֶחְד מְנִידְאַ בְּנְיוֹ בְּחָרוֹּעָה וְיְשָׁר כְּבָּר: " וְנְיִבְּהוּ וְיִיְבְּהוּ וְנִיְרָא בְּנְיוֹ בְּחָרוֹּעָה וְיְשָׁר לִימִי עֻלּוֹמְיוֹ: "שְׁחַת כְּצְאֹתִי לְשְׁרוֹ בִּיְעְתִּי וְנִיְצְהוּ וְיִבְּעָתִים וַיִּאֹמֶר חְטְאַתִי וְיְשָׁר לְיִבְי אָבְרָה וְנִיְאָר חְטָאְתִי וְיְשָׁר לִי: " בְּּבְר בִּיְחָפִצְּחִי בִּשְּׁחַת לֵאוֹר בְּאוֹר בְּאוֹר בְּשְׁחַת לֵאוֹר בְּאוֹר בְּיִבְר: "בְּעְמִים וְאָנִבְי אֲבְרֵב יִיבְּעְמִים וְיִבְּבְּר: "בְּשִׁר בִּיִּחְבּבְּוֹי וְנִישְׁר בְּאוֹר בְּאוֹר בְּאוֹר בְּאוֹר בְּאוֹר בְּעִבְיוֹ בְּבִּיר בִי־חְפִבְּצִהִי עֲבְּבְר: "בְּעִבְיי אָבְּבְר: "בְּשְׁחַת לֵאוֹי בְּשְׁרוֹ בִישְׁכִר אִיוֹב שְׁמִעְלִים וְאָבְּבִי אֲבְּבְר: "בִּיְשִׁר בְּבִּיים וְנְאָבְּבִי אָבְּבְּר: "בִּיְשְׁתִר אִיוֹב שְׁמִע־לִי הַחָבְישׁוֹ וְאָבְּבִי אָבְבִי אָבְּבִר: "בְּיִבְיּי בְּבָּר בִּי-חְפַבְּבִים וְנִיבְיִי בְּבְּבְיי בְּבִיים וְנִבְּשִׁים וְנִיבְּיִים בְּיִיים בְּיִיבְיים וְבִיּבְיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּבִים בְּיִבּים וְיִבְּבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּבִּים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבִּים בְּיִבְייִי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבִים בְּייִים בְּיִים בְּבִיים בְּיִבְים בְּיִבְּיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹבְיי בְּיִים בְּיוֹי בְּיִים בְּבִיים בְּייִים בְּבִיים בְּיִים בְּיוֹי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹבְיים בְּיִבְיים בְּיוֹבְייִים בְּיוֹי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבִיים בְּבִייִים בְּיִיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִייִים בְּיִייִיְ

לר' וַיַּעַן אֱלִיהוּא וַיֹּאמֵר: "שִׁמְעוּ חַבְּמִים מְלְּי וַיְדְעִים הְאָזִינוּ לִי: "בִּי־אֹזֶן מִלִּין תִּבְּחָן וְחֵךְ יִמְעִם לֵאֱבֹל: מְשִׁפְּט נִבְחַרְה־לְנוּ גַּדְעָה בֵינֵינוּ מִה־מּוֹב: בִּי־אָמר אִיוֹב צְּדַקְתִּי וְאֵל הַסִיר מִשְׁפְּטִי: על־מִשְׁפְּטִי אָכוּב אָנוֹשׁ חִצִּי בְלִי־פְשׁע: ' מִי־גֶבֶר בְּאִיוֹב יִשְׁתָּה־לְעֵנ בְּמְיִם: ' וְאָרַח לְחָבְרָה עִם־פּּעֵלִי אָוֹן וְלְלֶבֶת עִם־לְעֵנ בִּמְים: ' וְאָרַח לְחָבְרָה עִם־פּּעֵלִי אָוֹן וְלְלֶבֶת עִם־לְּעֵנ בִּיבְּתוֹ עִם-אֱלְהִים: אַנְשִׁי לֵבְב שִׁמְעוּ לִי חְלְלָה לְאֵל מֵרָשׁע וְשַׁדִּי ' לְּבִּל מֵרָשׁע וְשַׁדִּי ' בְּבְּעוֹ יִמְיִם וְשַׁבִּי מְעָנֵל: ' בִּי פַּעל אִדְם וְשַׁלְּם־לוֹ וּבְאֹרַח אִישׁ יַמְצְאֶנוּ: ' אִי פַּעְל אִדְם וְשַׁלְּם־לוֹ וּבְאֹרַח אִישׁ יַמְצְאֶנוּ: ' אִבּי פַּעל אִדְם וְשַׁלְּם־לוֹ וּבְאֹרַח אִישׁ יַמְצְאֶנוּ: ' אִרְי אָלְיו אָרְצָה וּמִי שְׁם תַּבַל בְּלָה: ' אִם־בְּּלִי אָרָי וֹמִי שְׁם תַּבַל בְּלָה: ' אִם־ּבְּוֹב יִּיִים מְּעִנִּים יִשְׁבְּיוֹ אִרְצָה וּמִי שִׁם תִּבַל בְּלָה: ' אִבּי בּּעָר יִּיִים יִשְׁבְּים וְיִבּיִּבְּיוֹ מִיִּבְּיִנְיִים וְעִנְּה מִיִּים מִּוֹ בְּבְּיִם וְשִׁבְּים יִּשְׁבְּם וֹיִם בְּבְּיִבְּיִי שִׁבְּיִי וְעִנְּת מִינִים מִּים מִּבְל בְּבְּיִי אִנְיִי אִרְיִים וְשִׁבְּיִי שִׁים תִּבְל בְּבְּבִּי עִנְיִּים בְּבְּיִי אָּנִי אִייִי וְשִׁבְּי לִייִי אִינִי אָּרִי אָּיִי וֹיִי אִרְיִי שִׁם תִּבְל בְּבְּיִי אִבְיי וֹיִי אִרְיִן וֹיִּבְּר וֹמִי שִׁם תִּבְל בְּלְּיוֹ אִרְיִי אִרְיִי בְּיִבְּי וֹיִי אִרְבָּה וֹיִי שִׁיִּי שִּים וְּבִּי בְּיִי אָּיִי יִי בִּבְּיִי בְּיִי בְּיִּיִּי יִבּי בְּיִי בְּיִי בְּיִים וְיִים בְּיִי שִּיִּים מִּיִּים מִּיִּים מִיּיִים מְּיִים מִיִּים מְּבְּיִים מְּיִים מְּיִים מְּבְּיִים מִיִים מְיִּעִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִינִינוּיוּינִיוּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיּיִים בְּיִים בְּיִים מְּיִים מִּיִים מְּיִּים בְּיִים מִינִים מְּיִים בְּיִים מִּיבְּים בְּלְיוּב יִּיְיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּבְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיבְּיוּי בְּיִים בְּיִים בְּייִים בְּיוֹיבְּיוּבְייִים בְּיִייִים בְּיִים בְּיִייִים בְּיבְ

יָשִׁים אַלְיוֹ לָבּוֹ רוּחוֹ וְנָשִׁמְתוֹ אֵלְיוֹ יָאֱסֹף: "'יִגוַע בְּל־ בְּשִּׁר יְחַד וְאָדֶם עַל־עְפָר יְשׁוּב: "וְאָם-בִּינָה שִׁמְעָה־ זֹאַת הְאַזִינָה לְקוֹל מִלְּי: ' הַאָּף שׁוֹנֵא מִשְׁפָּט יְחָבוֹשׁ וְאִם־צַּדִּיק בַּבִּיר תִּרְשִׁיעַ: " הְאָמֹר לְמֶלֶהְ בְּלִיָעל רְשְׁע אָל־נְדִיבִים: "' אָשֶׁר לֹא־נְשָׂא פְּגֵי שְׁרִים וְלֹא נְכֵּר־ שוֹע לפְנִי־דְל בִּי־מְעִשֵּׁה יְדִיוֹ בָּלְם: " רָגַע יָמָתוּ וְחֲצוֹת לְיִלָה יְגַעֲשׁוּ עָם וְיַעֲבֹרוּ וְיָםִירוּ אַבִּיר לֹא בִיְד: "ֹ כִּי־ עִינְיוֹ עַל-דַּרְבֵּי־אִישׁ וְבְל-צְּעָדִיוֹ יִרְאֶה: "יֹּ אֵין־חשֶׁהּ וְאֵין צַלְּטְנֶת לְּהִסְּהֶרְ שָׁם פַּעֲלֵי אָנָן: "יֹּ כִּי לֹא עַל־אִישׁ יְשִׁים עוֹד לְהַלּךְ אָל־אֵל בַּמִּשְׁפְּט: "יְרֹע בַּבִּירִים לֹא־ הַקֶּר נִיְּעָמֶד אָחַרִים הַּחְהָם: "" לְבוֹ יַבִּיר מִעְבְּדִיהֶם וֹרָפַּדְ לִיְלָה וְיִדַּבָּאוּ: "מַתַת־רְשָׁעִים סְפָּקָם בִּמְקוֹם וְיִדַּבָּאוּ: ראים: זֹי אַשֶּׁר עַל־בֵּן סְרוּ מֵאָחָרִיוּ וְכְל-דְּרְכִיוּ לֹא רִשְּׁבָּלוּ: בְּיִלְּהָבִיא עָלְיוֹ צְעָקַת-דָּל וְצְעָקַת עָנִיִּים יִשְּׁמְעִ: וְהוּא יַשְׁקְט וּמִי יַרְשָׁעַ וְיַסְתֵּר פָּנִים וּמִי יִשׁוּרֶבּוּ וְעַל־ נּוֹי וְעַל־אָדָם יְחַד: "בְּמְמְלֹדְ אָדָם חָנֵף מְמִּקְשֵׁי עֲם: כִּי אָל־אַל הָאָמֵר נְשָׂאחִי לָאׁ אָחָבּל: "בּלְעַדֵּי אֶחֵוֶּח אַהָּה הֹרֵנִי אִם־עָנֶל בְּעַלְּתִי לֹא אֹסִיף: "ֹּ הָטֵעִבְּקֹי יָשַלְּמֶנָה בִּי־מָאַסִהָּ בִּי־אַהָה תִבְחַר וְלֹא־אָנִי וּמַה־יָּדְעַהְּ ַדְבֵּר: ''אַגְשׁׁי לֵבְב יאֹמְרוּ לִי וְגָבֶר. חְבְּם שֹׁמֵע לִי: '' אָנוֹ לֹא בְּהַשְׂבֵּילְ: '' אָבִי יִבְּחֵן אִיּוֹב עַד־נֶצַח עַל־הְשָׁבֹת בְּאַנְשֵׁי־אָנָן: ֹ ֹ בִּי יֹסִיף עַל־חַפָּאתוֹ פֶשַׁע בֵּינִינוּ יִסְפּוֹק וַיֵרֶב אַסָרִיוּ לָאֵל:

לְּה ' וַיַּעַן אֶּלְיהוּא וַיּאֹמֵר: ' הָזֹאַת חְשַּבְהָּ לְמִשְׂפְּטּ אָמַרִהָּ צָּדָקִי מֵאֵל: ' בִּי־תאֹמֵר מַה־יַּסְבְּן-לְדְּ מָה אֹעִיל מִשְּבְּבוֹ וְרִיב עֲצְמְיוֹ אֵהְן: "יְנְהְשׁרוּ חָיְתוּ לְחֶם וְנִפְּשׁוֹ מִשְׁבְּבוֹ וְרִיב עֲצְמְיוֹ אֵהְן: "יְנֶל בְּשְׁרוֹ מֵרֹאִי וְשָׁפּי עַצְמֹּחִיוֹ לֹא מְצְמִי וְנִיְאָרְם בְּשְׁרוֹ מִנְי־אָלְף לְחַבְּיִ וֹ לִאְרָם בְּשְׁרוֹ מִנְי־אָלְף לְחַבְּיִ וֹ לִאְרָם יִשְׁחִר אָלְיאָרְם בְּשְׁרוֹ מִנְיִ אָבְרְּ לְּחָבִי עַלְּאָרְם יִיּאָמִר חְמָאִתִי וְיָשְׁר כִּבְּרִוֹ מִלְּאָרְם וְיִּאָמִר בְּשְׁחִר לִי: "בְּקְרוֹ מִנְיִלְף לְּחָבִי עַלְּאָרְם לִימִי עַלִּיּאָרְ בִּשְׁחִר לִינִי עַלְּאָרְם וְיִּאָבְר לִשְׁחַר לִי: "בְּבְר יִשְׁהַב לִימִי עַלְּאָרְם וְיִּשְׁר לִי: "בְּּבְר יִשְׁחַר לִי: "בְּבְר יִשְׁחַר לִיב בְּשְׁחַר לִי: "בְּבְר בִּשְׁחַר לִים וְנִיְשָׁר בְּשְׁחַר לִי: "בְּבְר בִּשְׁחַר לִישְׁר לִייִ בְּבְּלוֹ בִּנְיִישְׁר לְיִב בְּשְׁחַר לִיִּיִב בְּשְׁחַר לִייִם בְּלְּשְׁר חְמְאָבִי אַבְּבְר: "בְּשְׁחַר לִייִ הַחְרֵשׁ וְאָנְכִי אָבְרְבְּר: "בְּשְׁחַר לִייִ הְּקְשִׁר בְּשְׁחַר לִייִם בְּלִּשְׁר בְּשְׁחַר לִייִ בְּעְּתִים וְיִּאְבְר בִּשְׁחַר לִייִ בְּבְּר בִּשְׁחַר לִייִ בְּבְּר בִּיִים וְנִישְׁר בְּיִבְּר בְּשְׁחַר לִייִב שְׁמִע־לִי הָּנְעִבְי אָבְּבְר: "בְּשְׁחַר לִייִב בְּנְשִׁר בְּיִים בְּנִישְׁר בְּצְּמִים וְנִישְׁר בְּשְׁר בְּבְּיוֹ בְּתְרִיּת בְּאוֹיב שְּׁחִר בְּשִׁר ב בְּשְׁחִר בְּשִׁר בְּיִיב בְּבְּיוֹ בְּיִבְּית בְּאָבִיים וְּיִבְּיב לִייִים בְּיִיב בְּיִבְּיבְי בְּבִּבְיי בְּבְּבִיים וְּיִיבְּבְייִי בְּבְּבִיי בְּיִבְּרִי בְּיִבְּיִים בְּיִיבְייִי בְּיִּבְּיוֹ בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִּבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְייִי בְּיְבְּיְיוֹ בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבּים בְּיבּבְיים בְּיוֹי בְּבְיים בְּיוֹים בְּיִיבְּים בְּיִים בְּיוֹי בְּייִים בְּיוֹי בְּיִים בְּיוֹי בְּבִיים בְּיוֹי בְּיִים בְּיִים בְּיוֹי בְּיבְּים בְּיוֹי בְּיבְּיבְים בְּיוֹי בְּיִים בְּיבְּים בְּייִים בְּיוֹי בְּיִים בְּייִים בְּיִיים בְּיוֹי בְּיִים בְּיִיי בְּיִייְים בְּיִיים בְּיוֹי בְּיִייִיים בְּיוֹי בְּיִים בְּיוֹי ב

לר', ויַען אֶליהוּא וַיֹּאמִר: "שִׁמְעוּ חֲבְּמִים מִלְּי וְיֹדְעִים הְאַוֹינוּ לִי: "בִּי־אֹגָן מִלִּין תִּבְחָן וְחֵדְּ יִמְעִם לְאָבֹל: מִשְׁפְּט נִבְחַרְה-לְנוּ נֵדְעָה בֵינֵינוּ מִה-פוֹב: בִּי־אָמר אִיּוֹב צְדְקְתִּי וְאֵל הַסִירְ מִשְׁפְּטִי: "עַל-מִשְׁפְּטִי אָנוֹשׁ חִצִּי בְּלִי־פְשׁע: מִי־נֶבֶר בְּנְצֹתוֹ עִם־אֲלֹהִים: לַעֵג בַּמְיִם: "וְאָרַח לְחֶבְרָה עִם־פַּעְלֵי אָנוֹ וְלְלֶבֶת עִם־ אַנְשִׁי לָבְב שִׁמְעוּ לִי חְלֹלְה לְאֵל מֵנְשׁע וְשַׁדֵּי מַעְנֵל: "בִּי פַּעל אָדְם יְשַׁלֶם-לוֹ וּכְאֹרַח אִישׁ יַמְצִאָנוּ: "אָם־

יָשִׁים אַלְיו לָבּוֹ רוּחוֹ וְנָשִׁמְתוֹ אֵלְיו יֻאֱסֹף: "יְנְוַע בְּל־ בְּשֶׂר יְחַד וְאָדָם עַל־עָפְר יְשׁוּב: "וְאָם-בִּינָה שִׁמְעָה־ זֹאַת הָאַזִינָה לְקוֹל מִלְּי: ' הַאַף שוֹנֵא מִשְׁפְּט יְחַבוֹשׁ וְאִם־צַּדִּיק בַּבִּיר תַּרְשִׁיעַ: " הָאָמֹר לְמֶלֶדְ בְּלְיָעַל רְשְׁע אָל־נְרִיבִים: "' אָשֶׁר לֹא־נְשָּׁא פְּנֵי שְׁרִים וְלֹא נְכַּר־ שוֹע לִפְנִי־דְל בִּי־מְעִשֵּׁה יְרִיו בָּלְם: " רָנַע יָמָתוּ וְחֲצוֹת לְיִלָה יְגֹעֲשׁוּ עָם וְיִעַבֹרוּ וְיָסִירוּ אַבִּיר לֹא בִיְד: "ֹ כִּי־ עִינְיוֹ עַלֹּ־דַּרְבֵּיֹ־אִישׁ וְבְלּ-צְּעָרִיוֹ יִרְאָה: ' אֵיןְ־חֹשֶׁהְ וְאֵין צַלְּטָנֶת לְהִפְּתֶרְ שָׁם פַּעֲלֵי אָנָן: '' כִּי לֹא עַל־אִישׁ יְשִׁים עוֹר לְהַלֹּךְ אֶל־אֵל בַּמִּשְׁפְּט: "יְרֹע כַּבִּירִים לֹא־ הַקָּר נַיְּעָמֵר אָחַרים תַּחְתָּם: "" לְבֵן יַבִּיר מַעְבְּדִיהֶם וֹרָפָּך לֹיְלָה וְיִדַּבְּאוֹ: "מַחַת־רְשָׁעִים סְפָּקָם בּמְקוֹם ראים: זֹי אַשֶּׁר עַל־בֵּן סְרוּ מֵאָחַרְיוּ וְכָל־דְּרָכִיוּ לֹא השָּבָלו: " לְּהָבִיא עָלְיוֹ צְעָקַת־דָּל וְצְעָקַת עָנִיִּים יִשְּׁמְע: וְהוּא יַשְׁקְם וּמִי יַרְשָׁעַ וְיַסְתֵּר פְּנִים וּמִי יְשׁוּרֶנוּ וְעַל־ נוֹי וָעל־אָרֶם יְחַר: "בְּקְעְרֵי אָרָם חָנַףְ מְפֹּקְשֵׁי עְם: כִּי אָל־אֵל הָאָמֵר נְשְׂאֹתִי לֹא אָחָבּל: "בּלְעְרֵי אֱחָנַח אַמְר הֹרֵנִי אָם־עָנֶל פָּעַלְתִי לֹא אֹסִיף: "י הָמֵעִמְקּ יְשַׁלְּמָנָה כִּי־מְאַחָהְ כִּי־אַהָה תִבְחַר וְלֹא־אֵנִי וּמַה־יָּדַעְהְ דבר: "אַנְשֵׁי לִבְב יאמְרוּ לִי וְנֶבֶר חְבָם שֹׁמֵע לִי: "איוֹב לא־בְדעת יְדבֵּר וּדְבָרָיוֹ לֹא בְהַשְּׁבֵּיל: "אָבִי יִבְּחַן אִיוֹב עִד-נֶצָח עַל-הְשָׁבֹת בְּאַנְשִׁי-אָנֵן: זֹ בִּי יֹפִיף עַל־חַפָּאתוֹ פָשַע בַינִינוּ יִסְפּוֹק וְיֶרֶב אַסְרִיוּ לְאֵל:

לה ' וַיַּעַן אֶלִיהוּא וַיּאֹמֵר: בּירִאּת חְשִׁבְהְּ לְמְשְׂפְּט אָנִיל אָבִירהָ צִּדְקִי מֵאֵל: בּירתאמר מה־יִּסְבְּן־לְדְּ מְה אֹעִיל

מַחַפְּאתִי: ' אָנִי אַשִּיכְדְּ מִלִּין וְאָתּירִעִידְּ עִפְּדָּ: ' הַבָּטּ שְׁמִים וּרָאָה וְשׁוּר שְׁחָלִים וְּבְּהִי טְמֶדְּ: ' אִם־חְטָאהְ מַה־תִּפָּוְלֹיבּוֹ וְרַבּוֹ פְּשָׁעֵידְ מִה־תְּעָשֶׁה־לּוֹ: ' אִם־צְּדְקְהְּ מַה־תִּפָּוְלֹי אוֹ מַה־מִיְיְדְּדְּ יִקְּח: ' לְאִישׁ־בְּמוֹדְ רִשְׁעָדְ וֹלְבֶּן־אָדְם צִּדְלְהָהְּ: ' מַלְבָּנוֹ מִבְּהָמוֹת אָרֵץ וּמְעוֹף הַשְׁמִים יְחַבְּמֵנוּ בְּלֵילְה: ' מִלְפָנוּ מִבְּהָמוֹת אָרֵץ וּמְעוֹף הַשְׁמִים יְחַבְּמֵנוּ בּלְיִלְה: ' מִלְפָנוּ מִבְּהָמוֹת אָרֵץ וּמְעוֹף הַשְׁמִים יְחַבְּמֵנוּ בּלְיִלְה: ' מִלְפְנוּ מִבְּהָמוֹת אָרֵץ וּמְעוֹף הַשְּׁמִים יְחַבְּמֵנוּ בּלְיִלְה: ' מִלְפְנוּ מִבְּהָמוֹת אָרָץ וּמְעוֹף הַשְּׁמִים יְחַבְּמֵנוּ לֹא יְעֵנְה מִבְּנִי וְנְאוֹן רְעִים: ' אַךְּ בְּיִּה לֹא יְשׁוּרָנּוּ לֹוֹ : ' וְעִתְּה בִּי־אֵין פְּקִד הְשִׁרִי לֹא יְשׁרָּנוֹ לֹוֹ: ' וְעִתְּה בִּיבְּל יִפְצָּה־פִּיהוּ מְלִין וְכְבָּר: ' וְמִיּוֹ וְכְבָּר: ' וְמִינִוֹ בְּבָּר מִבְּיִוֹ וְנְתִּחֹל לוֹ: ' וְעִתְּה בִּיבֹי וְבְּבִּי וְבִּבְּיוֹ וֹתְבְּנוֹ מִבְּיִוֹ וְיִבְּהוֹלֵל לוֹ: ' וְתִיהְר בִּיִּשְׁר מִבְּלִי וֹ וְבְבָּר: ' וְאִיוֹב הָבֶל יִבְּיִ וְבִּבְּי מִבְּיִוֹ יִבְבָּר: ' וְמִיתְנִי בְּבָּי מִיִבְּנִי וְשִׁדִּי מִבְּיוֹ וְעִבְּר: ' וְמִינִוֹ וְכְבָּר: בְּיִתְּים בְּלִין וְבִּבְיוֹ וְנִבְּר: ' וְמִיּיִם בְּבִּיוֹ יִבְבְּרוֹ יִבְּיִם בְּבִיי וְנִבְּיוֹ וֹיִבְתְּה בְּבִּי מִּבְּיִי וְיִבְּיִי וְשִׁיִּי יִבְבָּר: ' וְמִיּוֹי וְכְבָּבְיוֹ בִּבְּרִי מִבְּיִי וְנִיבְּיִי מִינִי וְבִבְּר.

לי וֹיֹסֶף אֶלִיהוּא וִיֹאמר: בּתַּר־לִי זְעִיר וְאָהוּהָ בִּי־עוֹד לֵאֵלוּהַ מִלִּים: אֲשָׁא־דַעִי לְמִרְחוֹק וּלְפִּעְלִי אֶתּוֹ־צְּדֵק: בִּי־אָמְנֶם לֹא־שָׁקֶר מִלְי הָמִים דֵּעוֹת עָבְּוּדְ: הָן־אֵל בָּבִּיר וְלֹא יִמְאָם בָּבִּיר בֹּח לֵב: 'לֹא־יָנְיִת מְצִּדִּיק עֵינְיוֹ וְאָת־ רְשְׁע וּמִשְׁפִּט עֻנִיִּים יִתּן: 'לֹא־יִנְיָרע מִצִּדִּיק עֵינְיוֹ וְאָת־ מְלְכִים לְבָּםֵא וִישִׁיכָם לְנָצָח וַיִּגְבְּרוּ: 'וְאָם־אָסוּרִים בִּיּקִים יִלְּבָרוּן בָּחַבְּלִי־עְנִי: 'וַנֵּגַר לְנֵם בְּעַלְם וּפִּשְׁעִינִם בִּי יִהְנְּבְרוּ: '' וְיָּגֶל אִוְנְם לְמוֹיְם בְּמוֹכֵר וְיֹאמָר בִּי־יְשׁוּבוּוּן מִאְנָן: '' אִם־יִשְׁמְעוּ וְיִעֲבֹדוּ יְכִלּוּ יְמֵיהָם בַּמּוֹב וּשְׁנִיכֶם מִאְנָן: '' אִם־יִשְׁמְעוּ וְיִעֲבֹדוּ יְכִלּוּ יְמֵיהֶם בַּמּוֹב וּשְׁנִיכָּם בְּנְעִימִים: '' וְחַלִּץ עָנִי בְּעְנִיוֹ הְמִת בִּנְעִר נִפְּשְׁם וְחִיְהָם בְּקְּדִשִׁים: '' יְחַלֵּץ עָנִי בְעְנִיוֹ הְמִמֹת בִּנֹעֵר נִפְּשְׁם וְחִיְהָם בְּקִדְשִׁים: '' יְחַלֵּץ עָנִי בְעְנִיוֹ הְמִבּת בִּנְעִר בִּלְתִין אָוֹנְיִם וְחִיהְם בְּקְדְשִׁים: '' וְחַלֵּץ עָנִי בְעְנִיוֹ מוצק תּחִתֶּיהָ וְנחַת שֻׁלְחֵינְדְ מְלֵא דְשָׁן: '' וְדִיןּדְשְׁע מְלֵאהְ דִּין וּמִשְׁפְּט יִתְמֹבוּ: '' כִּי־חֵמְה פֶּן־יִסִיהְדְּ בְּשְׂבָּ מְלֵאהְ דִּין וּמִשְׁפְּט יִתְמֹבוּ: '' בִיבערֹדְ שׁוּעִדְ לֹא בְצְר וְכֹל מְבְּמֹצִי־בֹח: '' אַל־תִּשְׁאַף הַלְּיִלְה לְעֵלוֹת צָמִים תַּחְהְם: הְשְׁבִי אַלִּיב בְּבֹחוֹ מִי כְמֹרוּ מוֹנְה: '' מִי־פְּקַד עְלִי אַל יִשְׁנִיב בְּבֹחוֹ מִי כְמֹרוּ מוֹנְה: '' מִי־פְּקַד עְלִי אָשֶׁר שֹׁרְרוּ אָנְשִׁים: '' בְּלֹר בִי־תִשְׁנִיא בְּעַלוֹ מַרְחוֹק: '' הָּן־אֵל שׁנִּיא וְלֹא גַּדְע מִסְפַר שְׁנְיוֹ וְלֹא־ מַרְחוֹק: '' הָּן־אֵל שׁנִּיא וְלֹא גַדְע מִסְפַר שְׁנְיוֹ וְלֹא־ מַלְרוֹק: '' בִּי יְנְרְע נִטְפִי־מִים יְזֹקוּ מְשְׁר לְאֵדוֹ: '' אַמְּדִּם בְּבִּי מַבְּרוֹלִי עְלִי אָרְם רָב: '' אַבְּי אָבְי אָבִי מִפְּרִשִּׁי־עָב הְּשָׁאוֹת סְבְּרוֹ: '' בִּי־בְם יְדִין עִמִים יִתְּן־אֹבֶל מְפְבְּרִיי: '' עַלִּיבְּפִים בִּפְּה־אוֹר וְיְצוֹ עֻלִיהְ בְּמִפְנִּיע:

לְמִכְבִּיר: '' צְּלִי בִּפְּים בִּפְּה־אוֹר וְיְצוֹ עֻלִיהְ בְּמִפְנִּיע:

לְמִכְבִּיר: '' צְּלִי בְּבְּיִם בִּמְהִי בִּיִם בְּמִּבְנִים בִּפְה־אוֹר וְיְצוֹ עְלִיהְ בְּמִבְּנִיע:

לְמִכְבְּיר: '' צְלִי בְעִי בְּנִים בִּפְהִים בִּפְּה־אוֹר וְיִצוֹ עֻלִיהְ בְּמַבְּנִיע:

בְּיִר בְּנִי בְּיִי בְּנִים בִּמִים בִּפְּה־אוֹר וִיצוּ עָלִיהְ בְּמַבְּנִיע:

בְּיִים בְּמִים בִּפְהִים בִּפְה־אוֹר וְיְצוֹ עֵלִיהְ בְּמִבְּנִיע:

בְּיִרְי בְלִי בְּיִבּ עִּלִיבְר: ''בִּיוֹ בְעוֹ מִקְנָה אַף עִלּרעוֹלְה:

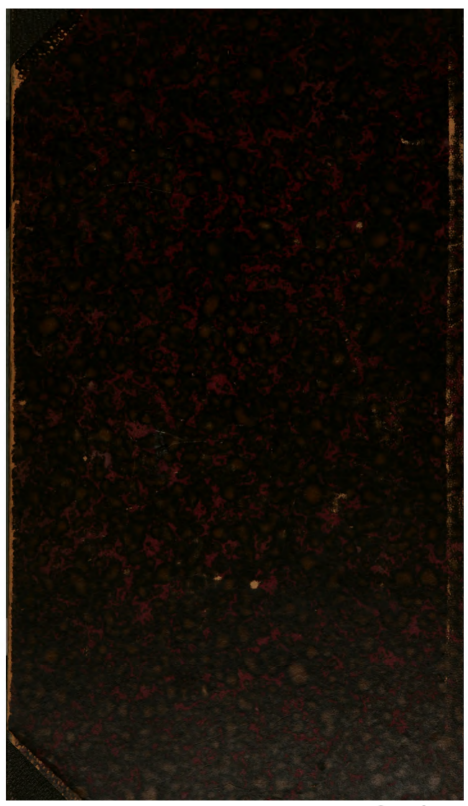
לו אף לואת יְחֶרֵד לְבִּי וְיִתַּר מִמְּקוֹמוֹ: ' שִׁמְעוּ שְׁמִע בְּרֹנָז לְלוֹ וְהָגָה מִפִּיו יֵצֵא: ' תַּחַת בְּלֹּרַהִשְׁמִים יִשְׁרֵהוּ וְאוֹרוֹ על־בּנְפוֹת הָאָרִץ: ' אְחָרִיו יִשְׁאַג־קּוֹל יִרְעֵם בְּקוֹל נְאוֹנוֹ וְלֹא יְעַקְבֵם בִּי־יִשְׁמֵע קוֹלוֹ: ' יַרְעִם אַל בְּקוֹלוֹ נִפְּלְאוֹת עשׁה נְדֹלוֹת וְלֹא גַּרְע: ' בִּי לְשָׁלָג יאמר הָוֹא־אָרֶץ וְנָשָׁם מְמִיר וְנָשָׁם מִמְירוֹת עִזּוֹ: ' בְּדַר בְּלֹ־אָרָם יַחְתוֹם לְדַעַת בְּלֹ-אַנְשֵׁי מְעֲשֵׁהוּ: ' וַהְבוֹא חִיְּה בְמוֹ-אָרֶב וּבְמְעוֹנוֹתֶיִהְ תִשְׁבֹּן: ' מְן-הַחֶדֶר הְבוֹא מִם בְּמוּצְק: ' אַף-בְּרִי יַמְרִיחַ עָב יְפִּיץ עָצוֹ אוֹרוֹ: מִם בְּמוּצְק: ' אַף-בְּרִי יַמְרִיחַ עָב יְפִּיץ עָצוֹ אוֹרוֹ:



## ריח

יְּנְיִם עַלְּבְּנִי תָּבְלֹּ בְּתַחְבּוּלְתְוֹ לְפֵּעֵלֶם כּלֹ אֲשָׁר־
יְצִינִם עַלְ-פְּנִי תָבֵל אְרָצְה: " אִם-לְשׁבָם אם-לְאַרְצוֹ
יְצִינִם עַלְ-פִּנְי תָבֵל אְרָצְה: " אִם-לְשׁבָם אם-לְאַרְצוֹ
גְּפְּלְאוֹת אֵל: " תָּתַדע בְּשׁוּם-אֱלוֹהַ עֲלִיתָם וְהוֹפִּיע אוֹר נְּפְלָאוֹת אֵל: " תַּתַדע בְּשׁוּם-אֱלוֹהַ עֲלִיתָם וְהוֹפִיע אוֹר יְּמָשִׁר־בְּנְדֶיךְ חַפִּים בְּתִשְׁרִים אָבְיִי מִנְּיִם בְּתִּים אָּרָץ מְדְּרִוֹם: " הוֹדִיענוּ מָה־ עֵּפֹוֹ לְשְׁתְכִים חָנְּיִם בְּרָאִי מוּצְק: " הוֹדיענוּ מָה־ עִּפֹוֹ לֹא נְעַרְךְ מִפְּנִי-חשְׁרְ: " תַּיְסְפָּר־לוֹ בִּי אֲדְבָּר אִם־בְּעִי: " שְׁבִּי לֹא-רָאוּ אוֹר בְּהִיר שִׁנִישׁ בִּי יְבְלְע: " שְׁבִּי לֹא-רָאוּ אוֹר בְּהִיר שִׁנִישׁ בְּי יְבְלְע: " שְׁבִי לֹא-תְאַבְּוֹה עֹלִיהָם וְרִנִּח עַבְּרָה לֹא יְעָנָה: לֹא-מְנְאַנְרוּ שׁנִיא שׁנִיא בְּלָה לֹא יְעָנֶה: לֹא יְרָאָה בְּלִ-חַבְּמִי-לֵב: " לְבן יְרָאוֹהוּ נִוֹרְא הוֹד: " שׁבִּי לֹא-מְנְאַנְרוּ שׁנִיא שְׁנִים לֹא יִרְאָה בְּלִּחְכְמִי-לֵב: " לְבִי וְרָאוֹה בֹּלִיתְרָם לֹא יִרְאָה בְּלִיר לֹא יְעָבָּר לֹא יִנְיִים לֹא יִרְאָה בְּלִרְה לֹא יְעָנֶה: " לְבִי וְרָאוֹה בֹּלִיתְרִים לֹא יִנְאָב לֹב: " לְבִּוֹים לֹבִי וְרָאוֹה בְּלִים לִּבְיִּים לֹבִי לִּשְׁבְּים בְּלִים עִּבְּרָה לֹא יְנִינִים בּּלִים וֹרְאִים לֹא יִרְאָּה בְּלִים לְּבִיר לֹא יִנְיִים לֹב בִּיִרְקָה לֹא יְעָנָה: " לְבִי וְרָאוֹרוּ שִׁנִים לֹא יִרְאָה בְּלְרָה לֹא יִיבְיִבְּר לֹב: " בִּילִים בּלֹי יִרְאָּים לֹא יִרְאָה בְּלִיה בְלִיתְרִי בִּיר לְבִיים בְּיִר בִּיִים בְּיִר בִּיִים בְּיִיים בְיִיים לְּבִייִים בְּיִים בְּעִרְים בְּנִיים בְּיִר בִּיִים בְּיִר בִּיִים בְּיִבְים בְּיִר בִּיִים בְּיִים בְּיִבְיּים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְייִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְייִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִים בְּיבְּיים בְּיִים בְּיִים בְּיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים

Druck der Fr. Mauke'schen Officin in Jena.



Digitized by Google